
        
            
                
            
        

    
  

  

Niệm Phật Pháp Yếu 

Tịnh nghiệp đệ tử Dịch Viên Mao Lăng Vân cung kính kết tập 

(dịch theo bản in của Tịnh Ðộ Học Hội, ấn bản năm 1995 tại Hoa Kỳ) 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 01-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Quyển Thứ Nhất : Niệm Phật Chỉ Nam 

1. Trích yếu lời phán định hai cách tạp tu và chuyên tu Tịnh nghiệp của đại sư Thiện 

Ðạo đời Ðường 

2. Trích yếu sách Vạn Thiện Ðồng Quy của đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ đời Tống 

3. Trích yếu sách Vãng Sanh Tịnh Ðộ Quyết Nghi Hạnh Nguyện Nhị Môn của Từ Vân 

Sám Chủ Tuân Thức đại sư đời Tống 

4. Trích yếu sách Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự của đại sư Phổ Chiếu Trung Phong 

Minh Bổn đời Tống 

5. Trích yếu sách Liên Tông Bảo Giám của Hổ Khê Tôn Giả Ưu Ðàm Phổ Ðộ đại sư 

đời Nguyên 

6. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Hoặc Vấn của đại sư Duy Tắc Thiên Như đời Nguyên 

7. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Pháp Ngữ của đại sư U Khê Truyền Ðăng Vô Tận đời Minh 

8. Trích yếu sách Tử Bách Lão Nhân Tập của đại sư Tử Bách Ðạt Quán đời Minh 

9. Trích yếu sách Vân Thê Pháp Vựng của đại sư Liên Trì Chu Hoằng đời Minh 

10. Trích yếu Mộng Du Tập của đại sư Hám Sơn Ðức Thanh đời Minh 

11. Trích yếu sách Linh Phong Tông Luận của đại sư Ngẫu Ích Trí Húc đời Thanh 

12. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Cảnh Ngữ của đại sư Triệt Lưu Hành Sách đời Thanh 

13. Trích yếu Pháp Ngữ của đại sư Phạm Thiên Tỉnh Am Tư Tề đời Thanh 

14. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Mộng Ðông Triệt Ngộ đời Thanh 

15. Trích yếu các sách Tịnh Nghiệp Tri Tân và Niệm Phật Bách Vấn của đại sư Ngộ 

Khai Khoát Nhiên đời Thanh 

16. Trích yếu sách Bốn Mươi Tám Pháp Niệm Phật của đại sư Diệu Không đời Thanh 

17. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Trác Tam Ðế Nhàn thời Dân Quốc  

18. Trích yếu sách Văn Sao Chánh Tục Tam Biên đại sư Ấn Quang Thánh Lượng thời 

Dân Quốc 

19. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Từ Châu Phổ Hải thời Dân Quốc 

20. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Thao Quang Viên Anh thời Dân Quốc 

21. Trích yếu các sách Pháp Vựng và Niên Phổ về đại sư Hư Vân Ðức Thanh Cổ 

Nham thời Dân Quốc 

22. Trích yếu Di Trứ của đại sư Trí Quang Văn Giác thời Dân Quốc 

23. Trích yếu sách Long Thư Tịnh Ðộ Văn của cư sĩ Hư Trung Vương Nhật Hưu đời 

Tống 

24. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Thặng Ngôn của cư sĩ Tức Lư Thứ Dân Trương Quang Vỹ 

đời Thanh 

25. Trích yếu sách Khuyến Tu Tịnh Ðộ Thiết Yếu của cư sĩ Phục Trai Trần Hy 

Nguyện đời Thanh 

26. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Di Tập của cư sĩ Nhân Sơn Dương Văn Hội đời Thanh 

27. Trích yếu tác phẩm Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của cư sĩ Thắng Quán Diệu Hú 

Giang Vị Nông thời Dân Quốc 

28. Trích yếu sách Phật Pháp Yếu Lĩnh của cư sĩ Thù Nguyên Lưu Phục Lễ 

Phụ Lục 

Quyển thứ hai : Gương Sáng Niệm Phật 

1. Thấy tướng lành chẳng nói 

2. Thiên chúng đến đón chẳng đi 

3. Niệm Phật chẳng ngơi 

4. Thề lấy đài vàng 

5. Lấy việc lợi lạc chúng sanh làm đầu 

6. Khổ hạnh chuyên niệm 

7. Phước huệ song tu 

8. Dụ trẻ nhỏ niệm Phật 

9. Vạn hạnh trang nghiêm 

10. Kết xã khích lệ lẫn nhau 

11. Thề tu hành đến chết 

12. Thỉnh Tăng trợ niệm 

13. Ði kinh hành thành vết trũng 

14. Rộng tu các điều thiện 

15. Chuyên tâm niệm Phật 

16. Bỏ Thiền tu Tịnh 

17. Kết am chuyên tu 

18. Nhật khóa mười vạn 

19. Càng bịnh tật khốn khổ càng thêm thiết tha 

20. Phật xuất hiện theo ý 

21. Nhiếp Thiền quy Tịnh 

22. Lễ niệm cùng hành 

23. Chẳng niệm mà tự niệm 

24. Hễ niệm Phật liền niệm lớn tiếng 

25. Chuyên niệm Quán Âm 

26. Làm việc nặng vẫn niệm Phật không gián đoạn 

27. Bế quan tinh tu 

28. Thường ngồi chẳng nằm 

29. Xả Quán niệm Phật 

30. Tinh tấn Phật thất 

31. Luật Tịnh song hoằng (hoằng dương Luật tông và Tịnh tông đồng thời) 

32. Trì giới niệm Phật 

33. Xâu chuỗi chẳng rời tay 

34. Mỗi ngày làm một điều lành 

35. Thập niệm hồi hướng 

36. Ngàn lạy trong khóa tụng hằng ngày 

37. Ðoạn tuyệt đồ mặn, vãng sanh Tây Phương 

38. Lâm chung dũng mãnh 

39. Thầy thuốc khuyên niệm Phật 

40. Làm quan thờ Phật 

41. Từ Ðạo Giáo chuyển sang Phật giáo 

42. Tiếng niệm Phật chẳng dứt 

43. Ở một mình niệm Phật 

44. Thân đau tâm niệm 

45. Giác chiếu niệm Phật 

46. Mật hạnh tinh tấn 

47. Dụng công mãnh liệt 

48. Trợ niệm đắc lực 

49. Bỏ tụng chú để niệm Phật 

50. Từ biệt mọi người, tọa hóa 

51. Chánh trợ song tu 

52. Càng bịnh càng tinh tấn 

53. Tự hành, dạy người khác 

54. Lâm chung thập niệm 

55. Làm việc nặng vẫn niệm Phật 

56. Sám hối niệm Phật 

57. Tu thiện niệm Phật 

58. Tỳ, thiếp đồng tu 

59. Trì trai niệm Phật 

60. Miễn cưỡng niệm Phật 

61. Nằm, ngồi đều hướng về Tây 

62. Con cháu trợ niệm 

63. Trăm sự chẳng quản 

64. Phổ nguyện sanh Tây 

65. Chuyên cầu thoát khổ 

66. Già dặn, chắc thật niệm Phật 

Phụ Lục 

Quyển thứ ba : Niệm Phật Dẫn Chứng 

1. Trích dẫn kinh Phật Thuyết A Di Ðà 

2. Lược dẫn Phật Thuyết Vô Lượng Thọ Kinh 

3. Trích dẫn Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh 

4. Trích dẫn kinh Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm, chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm 

Phật Viên Thông 

5. Trích dẫn kinh A Di Ðà Cổ Âm Thanh Vương Ðà Ra Ni 

6. Trích dẫn kinh Xưng Dương Chư Phật Công Ðức 

7. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Ðảnh Tùy Nguyện Vãng Sanh Thập Phương Tịnh 

Ðộ Phổ Quảng Sở Vấn 

8. Trích dẫn kinh Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

9. Trích dẫn kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Ðại Viên Mãn 

Vô Ngại Ðại Bi Tâm Ðà Ra Ni 

10. Trích dẫn kinh Văn Thù Sư Lợi Phát Nguyện 

11. Trích dẫn kinh Văn Thù Sở Thuyết Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật 

12. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Phổ Hiền Hạnh Pháp 

13. Trích dẫn Thiền Tông Bí Mật kinh 

14. Trích dẫn kinh Tọa Thiền Tam Muội Pháp Môn 

15. Trích dẫn Vô Lượng Thọ Kinh Luận của Thiên Thân Bồ Tát 

16. Trích dẫn Ðại Thừa Khởi Tín Luận của Mã Minh Bồ Tát 

17. Trích dẫn Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận của Long Thọ Bồ Tát 

18. Trích dẫn Tây Phương Xác Chỉ của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát 

19. Trích dẫn Lược Luận An Lạc Tịnh Ðộ Nghĩa của Ðàm Loan đại sư 

20. Trích dẫn Tịnh Ðộ Thập Nghi Luận của đại sư Thiên Thai Trí Giả đời Tùy 

21. Trích dẫn Thích Tịnh Ðộ Quần Nghi Luận của đại sư Hoài Cảm đời Ðường 

22. Trích dẫn Tịnh Ðộ Luận của đại sư Thích Ca Tài đời Ðường 

23. Trích dẫn Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận của đại sư Phi Tích ở núi Tử 

Các đời Ðường 

24. Trích dẫn Bảo Vương Tam Muội Niệm Phật Trực Chỉ của Tứ Minh Diệu Hiệp đại 

sư thời Minh 

25. Trích dẫn Tây Phương Hiệp Luận của Thạch Ðầu đạo nhân tức cư sĩ Viên Hoằng 

Ðạo (Viên Liễu Phàm) ở Hà Diệp Am thời Minh 

Phụ lục 

Quyển thứ tư : Những Ðiều Cần Biết Về Niệm Phật 

1. Công khóa sớm tối 

2. Ðịnh kỳ tinh tấn 

3. Trợ niệm lúc lâm chung 





---o0o--- 

Quyển Thứ Nhất : Niệm Phật Chỉ Nam 



Kinh  Ðại  Tập  dạy:  “Ðời  Mạt  Pháp  ức  ức  người  tu  hành,  hiếm  một  ai  đắc 

 đạo, chỉ có ai nương theo pháp Niệm Phật mới được thoát khỏi sanh tử” . 

Ngài  Linh  Phong  bảo:  “Trong  hết  thảy  pháp  môn  Niệm  Phật,  tìm  lấy  pháp 

 giản  dị  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất  thì  không  có  pháp  nào  bằng  được 

 pháp  Tín  Nguyện  Chuyên  Trì  Danh  Hiệu;  chẳng  nhọc  công  quán  tưởng, 

 chẳng cần phải tham cứu”.  

Thế mà gần đây người niệm Phật thì nhiều, ít kẻ được vãng sanh; đều là do 

tín nguyện chẳng thiết, tạp tu chẳng chuyên, hoặc cầu phước báo trời, người 

nên vẫn cứ luân hồi như cũ! 

Ở đây, tôi trích tuyển pháp  ngữ của chư Tổ, chẳng chọn  lấy  những  lời  bàn 

luận cao xa về cách tham cứu, quán tưởng, chỉ chọn lấy những lời pháp yếu 

về cách Trì Danh để hành nhân thường dễ đọc lược qua hòng khích lệ mình 

tinh tấn; so với việc tham học thiện tri thức thì lại càng thiết thực hơn nữa. 



---o0o--- 

 1. Trích yếu lời phán định hai cách tạp tu và chuyên tu Tịnh nghiệp của 

 đại sư Thiện Ðạo đời Ðường 

Hỏi:  Vì  sao  chẳng  dạy  tu  quán  mà  chỉ  dạy  thẳng  chuyên  xưng  niệm  danh 

hiệu? 

Ðáp: Chúng sanh chướng nặng, cảnh vi tế mà tâm thì thô phù, thần thức lao 

chao  nên  khó  thành  tựu  pháp  quán.  Vì  thế,  đức  Ðại  Thánh  bi  mẫn  khuyên 

ngay  nên  chuyên  xưng  danh  hiệu,  chính  là  vì  danh  hiệu  dễ  xưng,  hễ  niệm 

liên tục liền vãng sanh. 

Nếu có thể niệm niệm liên tục, lấy lúc hết mạng làm hạn thì mười người tu 

mười  người  được  vãng  sanh,  trăm  người  tu  trăm  người  được  sanh.  Vì  sao 

vậy? 

Do vì không có tạp duyên bên ngoài nên được chánh niệm, vì tương ứng với 

bổn nguyện của Phật, vì chẳng trái giáo pháp, vì thuận theo lời Phật. 

Nếu  bỏ  chuyên  niệm  để  tu  tạp  nghiệp  thì  trong  trăm  kẻ  hiếm  có  một  hai 

[người được vãng sanh], trong cả ngàn người hiếm được ba bốn. 

Vì sao vậy? Vì tạp duyên loạn động, đánh mất chánh niệm; vì chẳng tương 

ứng  với  bổn  nguyện  của  Phật;  vì  trái  nghịch  giáo  pháp,  vì  chẳng  thuận  lời 

Phật; vì hệ niệm chẳng tương tục; vì tâm chẳng liên tục nghĩ báo ân Phật; vì 

tuy tu hành mà thường tương ứng danh lợi; vì ưa gần tạp duyên gây chướng 

ngại chánh hạnh vãng sanh của mình lẫn người. 

Xin hết thảy mọi người khéo tự suy nghĩ. Ði, đứng, nằm, ngồi đều phải chú 

tâm  khắc  kỷ,  ngày  đêm  đừng  quên.  Trong  niệm  trước  vừa  mạng  chung  thì 

trong niệm sau liền sanh, vĩnh viễn hưởng pháp lạc vô vi cho đến khi thành 

Phật, há chẳng phải là vui sướng lắm ư? 

Nhận định: 

Ấn Quang đại sư nói: 

 “Hòa Thượng Thiện Ðạo là hóa thân của Phật A Di Ðà, ngài dạy về chuyên 

 tu nghĩa là: thân nghiệp chuyên lễ (phàm  nhiễu Phật  và trong  hết thảy  mọi 

nơi,  thân  chẳng  phóng  dật  đều  là  thân  nghiệp  chuyên  lễ  cả);  khẩu  nghiệp 

 chuyên xưng (hễ khi  nào tụng kinh  trì chú  mà có  thể chí tâm  hồi  hướng thì 

đều có thể gọi là chuyên xưng cả);  ý nghiệp chuyên niệm thì vãng sanh Tây 

 Phương, trong cả vạn trường hợp chẳng sót trường hợp nào!  

 Tạp  tu  nghĩa  là  kiêm  tu  nhiều  pháp  môn  và  hồi  hướng  cầu  vãng  sanh.  Do 

 tâm chẳng thuần nhất nên khó có lợi ích. Ðấy là lời thành thật phát xuất từ 

 miệng vàng, là khuôn phép ngàn xưa chẳng thay đổi được!”  

Xin các hành nhân một dạ chuyên tu, lấy trọn đời làm hạn để cầu quyết được 

vãng sanh. 



---o0o--- 

 2. Trích yếu sách Vạn Thiện Ðồng Quy của đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ 

 đời Tống          

*  Theo đoạn  kinh  giảng  về chín phẩm  vãng sanh trong Quán kinh thì sở dĩ 

có sự thăng giáng, phẩm vị thượng, hạ là vì chẳng ngoài hai tâm sau đây: 

a. Một là Ðịnh Tâm như tu Ðịnh, tập Quán. 

b. Hai  là Chuyên  Tâm: chỉ  niệm danh  hiệu, dùng các điều  lành  hỗ trợ, vun 

bồi; hồi hướng, phát nguyện nhưng phải trọn đời quy mạng, suốt đời chuyên 

tu. 

Trong lúc nằm, ngồi, thường hướng về phương Tây. Trong lúc đi kinh hành, 

lễ kính và khi niệm Phật, phát nguyện phải khẩn thiết, siêng gắng, dốc trọn 

lòng thành, không có niệm gì khác, giống như lúc sắp bị xử chém, hoặc đang 

trong vòng tù tội, hoặc đang bị oán tặc truy đuổi, hoặc đang bị nước, lửa bức 

bách, nhất tâm cầu được cứu độ, nguyện thoát nỗi khổ, mau chứng vô sanh, 

rộng độ hàm thức, thiệu long Tam Bảo, thề báo tứ ân. Chí thành như thế ắt 

sẽ chẳng luống công! 

Nếu  như  lời  nói  chẳng  tương  xứng  việc  làm,  tín  lực  hời  hợt,  chẳng  có  tâm 

luôn giữ cho niệm niệm tiếp nối, ý nhiều phen gián đoạn; lại toan cậy vào sự 

tu  tập  lười  biếng  thế  ấy  mà  mong  lúc  lâm  chung  được  vãng  sanh  thì  chỉ  e 

rằng sẽ bị nghiệp chướng ngăn trở, khó gặp được thiện hữu, bị gió, lửa bức 

bách, chẳng giữ nổi chánh niệm! 

Vì sao thế? Lúc hiện tại là nhân, lúc lâm chung là quả. Nhân có chắc thật thì 

quả mới chẳng hư dối. Nếu muốn được lâm chung  mười niệm thành tựu thì 

phải dự bị sẵn phương tiện, tom góp công đức để hồi hướng về lúc đó; niệm 

niệm chẳng thiếu sót thì lúc ấy mới không luống uổng vậy! 



*  Hoặc có kẻ hỏi: Công đức của  việc đi kinh  hành  niệm  Phật  và ngồi  niệm 

Phật như thế nào? 

Ðáp:  Ví  như  căng  buồm  đi  ngược  nước  dù  là  cũng  có  thể  đến  nơi  được, 

nhưng  so  với  việc  thuận  nước  căng  buồm  thì  biết  ngay  khó  dễ.  Ngồi  niệm 

Phật  một  tiếng  đã  tiêu  trừ  được  tội  lỗi  trong  cả  tám  mươi  ức  kiếp  thì  công 

đức đi kinh hành niệm Phật còn biết đến đâu? Vì thế có bài kệ rằng: 

   

 Kinh hành năm trăm vòng 

 Niệm Phật một ngàn tiếng 

 Thường tu hành như thế 

 Tự thành Phật Tây phương 



Nếu  lễ bái thì khuất phục được vô  minh, thâm  nhập bến Giác,  mạng chung 

vãng sanh, mau chứng Niết Bàn. 

  

* Thiền Tịnh Tứ Liệu Giản 

   

 Có Thiền, không Tịnh Ðộ 

 Mười người, chín chần chừ 

 Nếu ấm cảnh hiện tiền.  

 Chớp mắt đi theo nó.  

   

 Không Thiền, có Tịnh Ðộ 

 Vạn người tu, vạn đỗ 

 Chỉ được thấy Di Ðà 

 Lo chi chẳng khai ngộ.  

   

 Có Thiền, có Tịnh Ðộ 

 Khác nào hổ thêm sừng 

 Ðời này làm thầy người 

 Ðời sau thành Phật, Tổ.  

   

 Không Thiền, không Tịnh Ðộ 

 Giường sắt và cột đồng 

 Muôn kiếp với ngàn đời 

 Trọn không ai nương dựa 



Nhận định:  



Ấn Quang đại sư nói: 

“Có Thiền là tận lực tham cứu, niệm bặt tình  mất, thấy tột cùng vẻ mặt sẵn 

có trước khi được cha mẹ sanh ra, minh tâm kiến tánh. 

Có  Tịnh  Ðộ  là  chơn  thật  phát  Bồ  Ðề  tâm,  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  trì 

danh hiệu Phật, cầu sanh Tây phương. 

Nếu  như tham  Thiền chưa  ngộ  hoặc  ngộ chẳng triệt để thì đều chẳng được 

gọi là ‘có Thiền’. 

Nếu  niệm  Phật  mà  thiên  chấp  duy  tâm,  chẳng  có  tín  nguyện,  hoặc  có  tín 

nguyện  nhưng  chẳng  chơn  thành,  thiết  tha,  chỉ  hờ  hững,  lững  lờ,  hành  qua 

loa  cho  có;  hoặc  hành  tuy  tinh  tấn  nhưng  tâm  mê  đắm  trần  cảnh,  hoặc  cầu 

đời  sau  sẽ  sanh  trong  nhà  phú  quý,  hưởng  vui  ngũ  dục;  hoặc  cầu  sanh  lên 

trời để hưởng vui phước trời; hoặc cầu đời sau xuất gia làm Tăng nghe một 

ngộ cả  ngàn, đắc đại Tổng Trì,  hoằng dương  pháp đạo, phổ  lợi chúng sanh 

thì đều chẳng đáng gọi là ‘có Tịnh Ðộ’ vậy! 

Còn  bảo  kẻ  ‘không  Thiền,  không  Tịnh’  là  nói  đến  kẻ  vùi  đầu  tạo  nghiệp, 

chẳng tu thiện pháp thì thật là lầm lẫn lớn! 

Pháp môn vô lượng nhưng chỉ có Thiền và Tịnh là thích ứng với các căn cơ 

nhất. Kẻ nào chưa triệt ngộ mà lại chẳng cầu vãng sanh, cứ loay hoay tu đủ 

các pháp môn khác thì chẳng những đã không thể giữ cho Ðịnh và Huệ được 

cân  bằng  hòng  đoạn  hoặc,  chứng  chơn;  mà  lại  còn  chẳng  nương  theo  Phật 

lực  để  đới  nghiệp  vãng  sanh!  Ðem  công  đức  tu  trì  trọn  đời  mong  cảm  lấy 

phước báo trời - người, cậy phước làm ác, sẽ đọa địa ngục; muốn có lại thân 

người thì thật là khó nhất trong những sự khó vậy! 

Câu  “trọn  không  ai  nương  dựa”  vẫn  chỉ  là  lời  nói  còn  nhẹ  lắm  do  bị  hạn 

cuộc trong âm vận bài kệ đó thôi! Ðại sư (Tổ Vĩnh Minh) sợ đời chẳng hiểu 

nên đặc biệt viết bài liệu giản này để chỉ dạy đời tương lai’. 

Xin các hành nhân chuyên tâm trì danh, cầu sanh Tây Phương thì mới chẳng 

uổng phí. 



---o0o--- 

 3. Trích yếu sách Vãng Sanh Tịnh Ðộ Quyết Nghi Hạnh Nguyện Nhị Môn 

 của Từ Vân Sám Chủ Tuân Thức đại sư đời Tống 



* Phàm là kẻ bận việc công hay làm chuyện tư, bận rộn công việc, tuy làm 

việc  mà  trong  tâm  vẫn  thường  chẳng  quên  Phật,  luôn  nhớ  Tịnh  Ðộ.  Giống 

như người đời có chuyện quan  trọng phải  bận  tâm,  tuy tính toán,  nói  năng, 

nằm, ngồi, làm đủ các sự, nhưng chẳng ngại chi việc thầm nhớ, chuyện bận 

tâm trên vẫn còn y nguyên! Phải nên có tâm niệm Phật như thế! 

Nếu lỡ quên mất thì phải nhiều lần gom tâm lại, lâu ngày sẽ thành tánh, luôn 

nghĩ nhớ tùy ý. 

Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì hiện 

 tiền, tương lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa; chẳng nhọc phương 

 tiện, tâm tự khai ngộ”.  

Ràng buộc tâm như thế thì sẽ luôn ngăn ngừa các ác một cách tùy ý. Giả sử 

muốn làm ác thì do nhớ đến Phật nên ác chẳng thể thành. Dù cho có lúc ngả 

theo điều ác mà làm ác thì tâm cũng luôn rụt rè, giống như thân có mùi thơm 

sẽ tự nhiên xa lìa chỗ hôi thối. 

Hơn nữa, nếu biết tâm vừa  mới khẽ khởi ác niệm thì liền nhớ đến Phật. Do 

Phật  lực  nên  ác  niệm  tự  dứt  như  kẻ  gặp  nạn  cầu  đến  cường  viện  sẽ  được 

thoát khỏi. 

Lại như lúc thấy người khác chịu khổ thì do tâm niệm Phật sẽ xót thương kẻ 

ấy, mong kẻ ấy thoát khổ. 

Nếu  phải  xét  xử án  tù  thì  do  niệm  Phật  nên  sanh  lòng  thương  xót,  tuy  vẫn 

tuân  phép  vua,  nhưng  nên  thầm  nguyện  rằng:  “Tôi  tuân  hành  vương  pháp 

 chứ chẳng phải bổn tâm muốn  thế. Nguyện khi tôi sanh về  Tịnh Ðộ sẽ cứu 

 vớt người!”  

Khi trải qua hết thảy hoàn cảnh dù thiện hay ác thì do tâm nhớ Phật nên đều 

tâm  niệm phát  nguyện. Vì thế, đại  nguyện  vương của đức  Phổ  Hiền:  “Làm 

 hết  thảy  ác  đều  chẳng  thành  tựu;  nếu  làm  thiện  nghiệp  thảy  đều  hòa 

 hợp”  phát xuất chính từ ý nghĩa này. 

Trong tâm luôn niệm Phật liên tục như thế thì có thể thành tựu hết thảy công 

đức nhân duyên Tịnh Ðộ. 



Nhận định: 



Môn  Hệ  Duyên  này  có  lợi  ích  rất  lớn,  giữ  sao  cho  trong  tâm  luôn  hệ  niệm 

chẳng  quên đức Phật; trong  hết thảy  hoàn  cảnh thiện ác đều  nguyện  và  khi 

làm các việc đều mật trì danh hiệu Phật chẳng sót thì có thể nói là chẳng hề 

lìa Ðạo trong khoảnh khắc nào. 



---o0o--- 

 4. Trích yếu sách Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự của đại sư Phổ Chiếu 

 Trung Phong Minh Bổn đời Tống 



* Giáo  nghĩa của Tịnh Ðộ  là ngưỡng thừa bốn  mươi tám  nguyện lực đại từ 

đại bi sâu  nặng của đức  A Di Ðà Phật  nhiếp thủ  mười phương chúng sanh. 

Hễ ai có đủ tín tâm thì đều được vãng sanh. 

a.  Tín  là  tin  có  Tây  Phương  Tịnh  Ðộ,  tin   có  việc  đức  A  Di  Ðà  Phật  nhiếp 

thủ chúng sanh, tin bọn chúng sanh chúng ta có phần vãng sanh. 

Tuy nói là A Di Ðà Phật nhiếp thủ chúng sanh nhưng cần phải tin rằng đấy 

chỉ là tùy tâm tự hiện, cảm ứng đạo giao, xét đến rốt ráo chẳng phải là có tự 

bên ngoài. 

Tin được như thế thì gọi Chơn Tín. Tín mà không hạnh thì chẳng thành Tín. 

b. Hạnh là như kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp 

 nối”.  Kinh A Di Ðà dạy: 

 “Nghe nói đức A Di Ðà Phật liền chấp trì danh hiệu trong một ngày, hoặc 

 hai ngày cho đến bảy ngày, nhất tâm bất loạn”.  Hành như thế gọi là Chánh 

Hạnh. Hạnh mà thiếu Nguyện thì Hạnh chẳng thành. 

c. Nguyện phải tương ứng mỗi nguyện trong bốn mươi tám nguyện của đức 

A Di Ðà. Ðấy là Ðại Nguyện. 

Ba  thứ:  Tín,  Hạnh,  Nguyện  như ba  chân  của  cái  đỉnh,  thiếu  một  thứ chẳng 

được.  Nên  biết  rằng:  một  niệm  hiện  tiền  vốn  tự  viên  thường.  Tín  -  Hạnh  - 

Nguyện  nguyên  vốn  là tánh đức  vốn tự sẵn có  như thế, nay chỉ  là bổn tánh 

hiển hiện quang minh mà thôi. 



*  Ngay  trong  lúc  vọng  tâm  tạp  loạn  nếu  có  thể  khởi  lên  một  niệm  như đối 

trước đấng Từ Tôn, nắm vững sáu chữ hồng danh, mỗi câu niệm ra thấu vào 

tai thì cái tạp loạn ấy sẽ tự nhiên tịch tĩnh theo câu niệm. 

Từ một niệm ấy cho đến mười niệm, thậm chí niệm niệm chẳng dời đổi; đấy 

chính là điều kinh gọi là “tịnh niệm tiếp nối”.  

Người niệm Phật tín tâm cần phải khẩn thiết, chánh nhân lẫm lẫm, đặt nặng 

nỗi buồn sanh tử luân chuyển, nhàm chán sâu xa nỗi đau trần lao vấn vít để 

khởi  lên  một  tiếng  niệm  Phật.  Ngay  khi  đó  không  còn  nghĩ  gì  khác,  thẳng 

đến khi nhất tâm bất loạn, Năng lẫn Sở cùng mất thì chẳng cần phải nhắc lại 

lời nói đề cập đến con đường về nhà nữa, chẳng cần phải mất công nhai nhải 

chuyện đi trên con đường tắt. 

Pháp môn này đáng bảo là cách thức tu hành thần diệu, là đường chánh siêu 

việt phương tiện vậy. 

  

Nhận định: 



Câu:  “Ngay trong lúc vọng tâm tạp loạn nếu có thể khởi lên một niệm niệm 

 Phật; mỗi câu niệm thốt ra thấu vào tai thì cái tạp loạn ấy sẽ tự nhiên tịch 

 tĩnh theo câu niệm”  chính  là  yếu quyết để trừ  vọng  niệm,  nguyện các  hành 

nhân  hãy  thiết  thực  hành  trì.  Dùng  Tín  để  nhập  đạo,  lấy  Nguyện  để  dẫn 

đường, chẳng thể khuyết một thứ nào. 



---o0o--- 

 5. Trích yếu sách Liên Tông Bảo Giám của Hổ Khê Tôn Giả Ưu Ðàm Phổ 

 Ðộ đại sư đời Nguyên 



*  [Trong  các  pháp  để]  nhiếp  tâm  niệm  Phật  muốn  được  mau  thành  tam 

muội, đối trị hôn trầm, tán loạn thì pháp Sổ Tức (đếm hơi thở) là quan trọng 

nhất. 

Hễ  lúc  nào  muốn  tịnh  tọa  thì  trước  hết  phải  tưởng  thân  mình  ở  trong  Viên 

Quang [của Phật], lặng nhìn chót  mũi, theo dõi hơi thở ra vào. Mỗi hơi thở 

thầm  niệm  một  tiếng  A  Di  Ðà  Phật.  Phương  tiện  điều  hòa  hơi  thở  chẳng 

nhanh, chẳng chậm; tâm và hơi thở nương theo nhau. 

Ði,  đứng,  nằm,  ngồi đều có  thể thực  hành theo cách  nương theo  hơi thở  ra 

vào chẳng để  gián  đoạn.  Luôn tự miên  mật hành  trì cho đến  lúc thâm  nhập 

Thiền Ðịnh, cả hơi thở lẫn câu niệm cùng mất thì thân tâm này giống như hư 

không.  Lâu  ngày thuần  thục tâm  nhãn khai thông, tam  muội đột  nhiên  hiện 

tiền. Ðấy chính là “duy tâm Tịnh Ðộ”. 



*  Luận  Bảo Vương chép:  “Tu trì Nhất Tướng Niệm Phật tam muội là ngay 

 trong lúc đi, đứng, nằm, ngồi, luôn hệ niệm chẳng quên. Dù có ngủ nghỉ, khi 

 thức  dậy  là  liền  hệ  niệm  tiếp” ,  chẳng  để  các  nghiệp  khác  gây  gián  đoạn, 

chẳng để tham, sân, si cách ngăn. 

Hễ  phạm  liền  sám  hối  ngay  chẳng  để  quá  một  niệm,  chẳng  nghĩ  gì  khác, 

chẳng  để  cách  ngày,  cách  quãng  thời  gian.  Niệm  niệm  thường  chẳng  rời 

Phật; niệm niệm thanh tịnh viên minh, chính là đắc Nhất Tướng tam muội. 



* Bồ Tát tại gia thờ Phật giữ giới, suốt ngày lo liệu gia duyên chưa thể nhất 

tâm tu  hành  thì sáng dậy  nên đốt  hương,  lễ bái  Tam  Bảo, tùy  ý  niệm  Phật. 

Mỗi lúc hoàng hôn cũng lễ niệm như thế; lấy đó làm thường khóa. 

Nếu  như  ngày  nào  bỏ  sót  thì  ngày  hôm  sau  nên  đối  trước  Phật  bày  tỏ  sám 

hối. Pháp môn này cốt ở chỗ chẳng gây trở ngại đến công việc mình: chẳng 

trở  ngại  kẻ  sĩ  đọc  sách  luyện  văn,  chẳng  trở  ngại  nhà  nông  cấy  cày,  chẳng 

ngại kẻ làm thợ làm lụng, chẳng trở ngại thương gia bán buôn. 

Ngoài  việc  sáng  lễ,  chiều  lạy,  trong  mười  hai  thời  nên  dành  chút  công  phu 

niệm trăm câu, ngàn câu danh hiệu Phật, lấy chí thành làm công lao để cầu 

sanh Tịnh Ðộ. 



*  Phàm  là  người  tu  Tịnh  Ðộ  thì  rõ  ràng  là  phải  chống  chọi  sanh  tử,  chứ 

chẳng  phải  nói  xuông  rồi  thôi.  Hãy  nghĩ  tới  vô  thường  nhanh  chóng,  thời 

gian chẳng đợi ai, phải hoàn thành sự nghiệp cho xong. 

Nếu  đã  tin  tưởng  được  rồi  thì  từ  ngày  nay  trở  đi  phải  phát  đại  dũng  mãnh, 

tinh tấn, chẳng cần biết là hiểu hay chẳng hiểu, kiến tánh hay chưa kiến tánh, 

chỉ chấp trì  một câu Nam Mô A Di Ðà Phật giống hệt như dựa vào một tòa 

núi Tu Di, dẫu lay lắc cũng chẳng động. 

Chuyên  tâm,  nhất  ý  để  hoặc  là  tham  niệm,  hoặc  quán  niệm,  hoặc  ức  niệm, 

hoặc  thập  niệm,  hoặc  thầm  niệm,  chuyên  niệm,  hệ  niệm,  lễ  niệm.  Niệm  ở 

đâu  chú  tâm  vào  đó,  thường  nhớ  thường  niệm.  Sáng  cũng  niệm,  tối  cũng 

niệm. Ði cũng niệm, ngồi cũng niệm. 

Tâm niệm chẳng để luống qua, niệm Phật chẳng lìa tâm. Ngày ngày giờ giờ 

chẳng muốn buông bỏ, miên miên mật mật như gà ấp trứng luôn giữ cho hơi 

ấm được liên tục. Ðấy chính là  “tịnh niệm tiếp nối”  . 

Lại còn vận dụng trí để quán chiếu biết Tịnh Ðộ chính là tự tâm. Ðấy chính 

là  công  phu  tấn  tu  của  bậc  thượng  trí.  Giữ  được  Ðịnh,  làm  chủ  được  hành 

động,  đạt  được  chỗ  nương  dựa  ổn  thỏa,  thích  đáng  như  thế  thì  dù  có  gặp 

cảnh giới khổ, vui, thuận, nghịch xảy ra cũng chỉ niệm A Di Ðà Phật, không 

hề có một niệm sanh tâm biến đổi, tâm thối đọa, tâm tạp tưởng. Cho đến hết 

đời, trọn không có niệm nào khác thì sẽ quyết định sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. 

Nếu có thể dụng công như thế thì vô minh, nghiệp chướng sanh tử trong bao 

kiếp sẽ tự nhiên tiêu sạch, trần lao tập lậu tự nhiên hết sạch, được gặp Phật 

Di Ðà, chẳng lìa bổn niệm; công thành, hạnh mãn. Nguyện lực hỗ trợ nhau, 

khi lâm chung quyết sẽ sanh trong Thượng Phẩm. 



* Nếu người niệm Phật còn chưa sạch trần cấu, khi ác niệm nổi lên thì nên 

tự kiểm  điểm. Nếu  như mình có tâm  keo tham, tâm sân  hận, tâm si ái, tâm 

ganh ghét, tâm khinh dối, tâm hợm mình, tâm kiêu căng, tâm dua vạy, tâm tà 

kiến, tâm khinh mạn, tâm năng sở, và khi gặp phải hết thảy hoàn cảnh thuận 

nghịch  liền thuận  theo  nhiễm cấu phát sanh  hết thảy các tâm  bất thiện;  nếu 

khi các tâm như vậy phát khởi thì nên mau lớn tiếng niệm Phật, gom ý niệm 

về  chỗ  đúng  đắn,  đừng  để  cho  tâm  ác  tiếp  nối.  Niệm  miết  cho  đến  khi  ác 

niệm hết sạch, vĩnh viễn không còn sanh lại nữa. 

Thường phải nên thủ hộ tất cả tâm thâm tín, tâm chí thành, tâm phát nguyện 

hồi  hướng,  tâm  từ  bi,  tâm  khiêm  hạ,  tâm  bình  đẳng,  tâm  phương  tiện,  tâm 

nhẫn nhục, tâm trì giới, tâm hỷ xả, tâm thiền định, tâm tinh tấn, tâm Bồ Ðề 

và hết thảy thiện tâm. 

Lại nên xa lìa những điều trái với phạm hạnh, thực hành những luật nghi dứt 

ác, đừng nuôi dưỡng gà, chó, lợn, dê; những việc như săn bắn, đánh cá đều 

chẳng nên làm. Nên học đòi theo Phật, nên lấy việc bỏ ác làm lành để răn xét 

mình! 



*  Bậc  tin  chơn  thật  tu  hành  chỉ  cốt  nhớ  được  một  câu  A  Di  Ðà  Phật  này 

trong mỗi ý niệm, đừng để cho quên mất, niệm niệm thường hiện tiền, niệm 

niệm chẳng lìa tâm. 

Vô sự cũng niệm như thế, hữu sự cũng niệm như thế. An vui cũng niệm như 

thế, bịnh khổ cũng  niệm  như thế. Sống cũng  niệm  như thế, chết cũng  niệm 

như thế. 

Một niệm phân minh bất muội như thế thì cần gì phải hỏi người khác đường 

lối tu hành để được vãng sanh nữa? 



Nhận định: 



Ðối với thường khóa sớm tối, người tại gia niệm Phật nhất định chẳng thể bỏ 

sót. Nếu như có lúc bỏ sót thì sao chẳng ngủ trễ, dậy sớm? Ðừng vin vào đó 

để gián đoạn thường khóa. Chỉ khi nào bận rộn suốt tối hôm trước thì sáng 

hôm sau mới đối trước Phật bày tỏ, sám hối, niệm bù. 

Thường  nhật  nên  dùng  thời  gian  rảnh  rang  để  niệm  Phật,  niệm  càng  nhiều 

càng  hay,  cũng  chẳng  hạn  định  trong  trăm  câu,  ngàn  câu.  Lâu  ngày  thuần 

thục thì tam muội sẽ dễ hiện tiền. 



---o0o--- 

 6. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Hoặc Vấn của đại sư Duy Tắc Thiên Như đời 

 Nguyên 



* Người sanh trong đời có được  mấy chốc?  [Ðời  người  như]  lửa  xẹt từ đá, 

như ánh chớp nháng lên, chớp  mắt đã hết. Giành ngay lúc chưa bệnh, chưa 

già đây, dốc trọn tinh thần, vứt bỏ sự đời; cứ mỗi một ngày trôi qua là một 

ngày niệm danh hiệu Phật, được một thời công phu, tu một thời Tịnh nghiệp. 

Do  đấy,  lúc  mạng  lâm  chung,  dù  là  chết  nhẹ  nhàng  hay  chết  đau  khổ  thì 

những cái ta vương vấn đã được giải quyết xong, tiền trình của ta đã ổn thỏa, 

thích đáng rồi! 



* Người bị ràng buộc trong lưới đời nếu đau đáu nghĩ đến vô thường, dụng 

tâm chơn thành, thiết tha thì chẳng luận là khổ, vui, thuận, nghịch, tịnh, ồn, 

rảnh, bận,  mặc  lòng công chuyện  hoàn tất hay chưa, dù tiếp tân, đãi khách, 

vạn duyên rối bời, dẫu phải ứng phó mọi mặt mà việc đời và việc niệm Phật 

vẫn chẳng trở ngại gì nhau cả! 

Nếu ai bận khá nhiều việc đời, sức dù có hơi kém thì cũng vẫn nên tìm lấy 

thời  gian  rảnh rang  giữa  lúc bận rộn, tìm  lúc  yên tịnh  giữa chốn  huyên  náo 

để  mỗi  ngày  niệm  ba  vạn  câu,  hoặc  một  vạn  câu,  hoặc  ba  ngàn  câu,  một 

ngàn câu. Lấy đó làm nhật khóa nhất định, chẳng bỏ suông ngày nào! 

Lại ngay cả khi bận rộn hết sức không có lúc nào rảnh rang thì mỗi ngày vào 

lúc  sáng  sớm  nên  hành  pháp  Thập  Niệm.  Lâu  ngày  tích  tụ  thành  công  lao 

cũng chẳng luống uổng. 

Ngoài  lúc  niệm  Phật  ra  thì  hoặc  là  niệm  kinh,  lễ  Phật,  hoặc  sám  hối  phát 

nguyện, làm đủ các thứ kết duyên tạo phước, tùy sức bố thí, tu các việc lành 

để hỗ trợ thêm. Với bất cứ điều lành  mảy may nào đều phải hồi hướng Tây 

Phương. 

Dụng công như thế chẳng những sẽ quyết định vãng sanh mà còn khiến cho 

phẩm vị được thêm cao nữa! 



* Chuyên trì danh hiệu hoặc còn lễ bái, sám hối thêm thì rất hợp với thuyết 

Chuyên Tu Vô Gián của ngài Thiện Ðạo. 

Chuyên Tu Vô Gián là thân phải chuyên lễ A Di Ðà Phật, chẳng lễ xen lẫn 

các  vị  khác;  miệng  chuyên  niệm  A  Di  Ðà  Phật  chẳng  niệm  các  thánh  hiệu 

khác, chẳng tụng các kinh khác;  ý phải chuyên tưởng  A Di Ðà Phật, chẳng 

tưởng vị nào khác. Nếu tham, sân, si xen tạp thì cứ hễ phạm liền sám, chẳng 

để cách ngày, cách đêm hay cách giờ; thường giữ cho thanh tịnh thì cũng gọi 

là Vô Gián. 



*  Pháp  Hệ  Niệm  là  chẳng  cần  biết  đến  là  đang  đi,  đứng,  hay  nằm,  ngồi, 

chẳng  cần  phải  niệm  ra  tiếng  tốn  hơi;  chỉ  cốt  chí  thành,  thầm  tưởng  thầm 

niệm,  niệm  niệm  liên tục, tâm không  gián  đoạn. Tôi dám  hứa là  nhục  nhãn 

của hành nhân trong hiện đời sẽ thấy Phật, hoặc thấy quang minh, hoặc được 

Phật xoa đảnh v.v… chứ chẳng cần phải đến lúc lâm chung! 

Ðây  là  một  pháp  môn  đường  tắt,  giản  dị  nhất,  thiết  yếu  nhất,  cực  kỳ  linh 

nghiệm. 

  

Nhận định: 



Mẹ  của  Ðại  Sư  tuổi  gần  bảy  mươi;  ngài  sợ  niệm  Phật  ra  tiếng  tốn  hơi  nên 

ngầm sai em là ngài Hành Viễn khuyên mẹ tu pháp môn Hệ Niệm. 

Nếu  có  thể  niệm  Phật  ra  tiếng  thì  sẽ  dễ  xưng  danh  hơn,  dễ  giữ  được  niệm 

niệm  liên  tục.  Vì  thế,  sách  Tịnh  Ðộ  Hoặc  Vấn  quy  kết  về  việc  chuyên  trì 

danh hiệu. 



---o0o--- 

 7. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Pháp Ngữ của đại sư U Khê Truyền Ðăng Vô 

 Tận đời Minh 



*  Dương  Thứ  Công  nói:  “Ái  chẳng  nặng  chẳng  sanh  Sa  Bà;  niệm  chẳng 

 nhất, chẳng sanh Tịnh Ðộ” . 

Nếu đối với Sa Bà mà có một Ái chẳng nhẹ thì lúc lâm chung sẽ bị cái Ái đó 

lôi kéo nên chẳng được vãng sanh; thế thì có nên lắm ái hay không? 

Nếu đối với Cực Lạc có một niệm chẳng chuyên nhất thì lúc lâm chung sẽ bị 

cái niệm ấy xoay chuyển, chẳng được vãng sanh; vậy thì có nên có lắm niệm 

hay không? 

Do vì Ái có nặng, nhẹ, dày, mỏng: chánh báo, y báo bày đầy trước mắt nên 

chẳng thể lãng quên nổi cha mẹ, vợ con, đồ đệ, bạn bè, công danh, phú quý, 

văn  chương,  thi  phú,  đạo  thuật,  kỹ  nghệ,  y  phục,  thức  ăn,  nhà  cửa,  ruộng 

vườn, rừng, suối, đồng hoa, trân bảo, ngoạn vật… 

Hễ còn  một vật chẳng  quên  nổi thì  là  Ái; còn có  một  niệm chẳng thể bỏ đi 

thì  là  Ái.  Hễ  còn  giữ  một  niệm  Ái  trong  lòng  thì  niệm  chẳng  thể  chuyên 

nhất; còn một niệm chẳng quy nhất thì chẳng được vãng sanh. 

Nếu hỏi: Có cách nào làm nhẹ ái chăng? 

Xin thưa: Làm nhẹ ái không gì hơn là nhất niệm. 

Có cách nào để nhất niệm không? 

Xin thưa: Ðể đạt nhất niệm, không có gì bằng làm nhẹ ái. 

Bởi vì niệm bất nhất là do tâm tán loạn, duyên khác [xen vào] khiến tâm tán 

loạn  như  thế.  Duyên  khác  làm  tán  tâm  là  do  rong  ruổi  theo  cảnh  nên  trở 

thành như thế. Sa Bà có một cảnh thì chúng sanh có một tâm. Chúng sanh có 

một tâm thì Sa Bà có một cảnh. 

Duyên chất chứa chao động bên trong, hướng ra ngoài loạn động, tâm cảnh 

theo đuổi  nhau, ái  nhiều  như trần sa. Vì thế  muốn  nhẹ ái thì không  gì bằng 

phải ngăn lấp cảnh! 

Các  cảnh  đều  không,  vạn  duyên  đều  tịch  thì  nhất  niệm  tự  thành.  Nếu  nhất 

niệm thành thì ái duyên đều tận! 

Có cách nào ngăn lấp các cảnh không? 

Xin  thưa: Ngăn  lấp các cảnh  nào phải  đâu là trừ sạch  vạn  hữu, cũng chẳng 

phải là nhắm tịt mắt chẳng nhìn, mà chính là hiểu rõ cảnh là hư giả; thể hội 

cái gốc để thấy cái ngọn là không. 

Vạn pháp vốn tự chẳng có. “Có” là do tình thức phát khởi nên hễ tình thức 

còn thì vật còn, tình không vạn vật không. Vạn pháp không nhưng bổn tánh 

hiện;  bổn  tánh  hiện  nhưng  tình  niệm  dứt;  tự  nhiên  như  thế  chẳng  cần  phải 

miễn cưỡng! 

Kinh Lăng Nghiêm dạy: 

 “Kiến  và  kiến  duyên  đều  là  tướng  được  tưởng  giống  như  hoa  đốm  trên  hư 

 không vốn chẳng có gì. Kiến và duyên ấy vốn là diệu tịnh minh thể của Bồ 

 Ðề thì làm sao lại có đúng hay sai trong đó được?”  

Vì vậy, muốn ngăn lấp cảnh thì không gì bằng hiểu rõ vật là hư huyễn. Hiểu 

mọi  vật  là  hư huyễn  thì  tình  thức tự nhiên tuyệt.  Hễ  tình tuyệt thì ái chẳng 

sanh,  duy  tâm  hiện  nên  ý  niệm  chuyên  nhất  sẽ  thành.  Bởi  thế,  kinh  Viên 

Giác dạy: 

 “Biết huyễn liền lìa, chẳng dùng phương tiện. Lìa huyễn chính là giác, cũng 

 chẳng theo thứ tự nào cả!”  

Một  bỏ,  một  giữ,  chẳng  thể  thay  đổi,  công  hiệu  mau  chóng  phù  hợp  khít 

khao như dùi đánh xuống, trống liền vang tiếng; kẻ học đạo phải nên tận tâm 

thực hành cách tu tập này! 



* Ðạo lý Nhất Niệm gồm ba điều là Tín, Nguyện, Hạnh. 



a.  Chẳng  nghi  là  Tín,  nếu  có  nghi  thì  tâm  chẳng  chuyên  nhất.  Vì  thế,  cầu 

sanh Cực Lạc phải lấy Tín làm đầu. 

Cần phải đọc khắp các kinh điển Ðại Thừa, rộng học các lời dạy của chư Tổ. 

Hễ  sách  nào  chỉ  dạy  pháp  Tịnh  Ðộ  thì  đều  phải  tìm  đọc  hết  cả  để  giải  ngộ 

rằng Cực Lạc vốn là Tịnh Ðộ duy tâm của ta đó thôi, chứ chẳng phải cõi nào 

khác; hiểu rõ Di Ðà vốn là vị chơn Phật nơi bổn tánh của ta, chứ chẳng phải 

là đức Phật nào khác. Có hai điều quan trọng nhất: 

- Giải ngộ Diệu Hữu trọn khắp cả, đầy đủ tất cả; lấy đó làm gốc cho việc ưa 

Tịnh. 

- Giải ngộ Chơn Không rời lìa một cách viên mãn, giải thoát một cách viên 

mãn hầu lấy đó làm cơ sở để lìa Uế. 

Tín giải đã đầy đủ thì hãy nên niệm Phật tu hành. 



b. Về Hạnh, có hai điều: một là Chánh Hạnh, hai là Trợ Hạnh. 

b. 1. Chánh Hạnh lại gồm hai thứ: một là Xưng Danh, hai là Quán Tưởng. 

Xưng Danh là như kinh Tiểu Bổn Di Ðà dạy bảy ngày trì danh, nhất tâm bất 

loạn. Có Sự Nhất Tâm và Lý Nhất Tâm. 

Miệng xưng danh hiệu Phật, chú tâm nơi duyên, tiếng niệm tiếp nối, tâm tâm 

chẳng loạn. Nếu như tâm duyên theo ngoại cảnh thì nhiếp tâm trở lại. 

Cách này đòi hỏi phải sanh tâm quyết định, đoạn trừ ý niệm nghĩ đến những 

chuyện  sẽ  xảy  ra  sau  này,  vứt  bỏ  thế  sự,  buông  bỏ  tâm  duyên  theo  cảnh 

khiến cho  niệm  tâm  dần dần tăng trưởng từ chốc  lát đến  lâu  ngày, từ  nhiều 

đến ít, một ngày, hai ngày cho đến bảy ngày cốt sao thành tựu được nhất tâm 

bất loạn mới thôi. Ðó là Sự Nhất Tâm. 

Nếu  đạt  được  như  vậy  thì  thành  tựu  Tịnh  nhân  sanh  về  Cực  Lạc;  lúc  lâm 

chung tất nhiên  giữ được chánh  niệm, thân không  bịnh khổ, chẳng bị sự ác 

trói buộc, biết trước giờ chết, thân tâm  hoan  hỷ, qua đời  một cách tốt lành: 

ngồi  tịch  hay  đứng  mất,  diện  kiến  đức  Di  Ðà  phóng  quang  tiếp  dẫn,  chắc 

chắn sanh về Tịnh Ðộ! 

Lý Nhất Tâm cũng chẳng khác gì, chỉ là ngay trong Sự Nhất Tâm: trong mỗi 

mỗi  niệm  hiểu thấu suốt tâm  niệm  Phật  và đức Phật được niệm suốt ba đời 

đều bình đẳng, mười phương chứa đựng lẫn nhau, chẳng phải có, chẳng phải 

không,  chẳng  phải  Tự,  chẳng  phải  Tha,  không  đến,  không  đi,  chẳng  sanh, 

chẳng diệt. 

Cái  tâm  nhất  niệm  hiện  tiền  chính  là  cảnh  Tịnh  Ðộ  trong  vị  lai.  Niệm  mà 

không  niệm,  không  niệm  nhưng  niệm,  vô  sanh  mà  sanh,  sanh  nhưng  vô 

sanh. Ở ngay trong cái chẳng thể  niệm ấy  lại sốt sắng  niệm, ngay  trong cái 

vô sanh ấy lại sốt sắng cầu sanh. Ðấy là ngay trong Sự Nhất Tâm hiểu rõ Lý 

Nhất Tâm. 

Nếu  như  trong  bốn  oai  nghi  chẳng  hề  gián  đoạn  việc  tu  Tịnh  Ðộ  thì  vãng 

sanh Tịnh Ðộ là chuyện tất nhiên! 



b.2. Trợ Hạnh cũng gồm hai thứ: 

- Một là hạnh thế gian như hiếu dưỡng cha mẹ, làm điều nhân từ thế gian, từ 

tâm  chẳng  giết,  trọn  đủ  các  giới  luật,  làm  hết  thảy  việc  lợi  ích.  Nếu  có  thể 

hồi hướng những việc ấy về Tây Phương thì không việc gì lại chẳng phải là 

hạnh trợ đạo. 

-  Hai  là  hạnh  xuất  thế  như  Lục  Ðộ,  vạn  hạnh,  các  thứ  công  đức,  đọc  tụng 

kinh Ðại Thừa, tu các sám pháp; cũng cần phải dùng tâm hồi hướng để trợ tu 

thì không gì chẳng phải là hạnh Tịnh Ðộ. 



Lại còn một thứ trợ hạnh vi diệu nữa: Ðối với mỗi thứ cảnh duyên phải trải 

qua, lúc nào cũng dụng tâm. 

Chẳng hạn như khi thấy quyến thuộc thì nên tưởng họ là pháp quyến ở Tây 

phương, dùng pháp  môn  Tịnh Ðộ để  khai  ngộ, chỉ bảo khiến cho  họ  mỏng 

nhẹ ái kiến để được nhất tâm nhằm làm cho họ vĩnh viễn trở thành vô sanh 

quyến thuộc trong tương lai. 

Nếu lúc sanh ý tưởng ân ái thì hãy nghĩ quyến thuộc Tịnh Ðộ chẳng có tình 

ái; để được sanh về Tịnh Ðộ thì nên xa lìa tình ái đó. 

Nếu như khi sanh tâm sân hận thì hãy nghĩ đến quyến thuộc Tịnh Ðộ chẳng 

hề có xúc não. Ðể được sanh về Tịnh Ðộ thì nên xa lìa sự sân hận đó. 

Nếu  lúc  chịu  khổ  thì  nên  nghĩ  đến  cõi  Tịnh  Ðộ  chẳng  có  các  nỗi  khổ,  chỉ 

hưởng những điều vui. 

Nếu khi hưởng các điều vui hãy nghĩ đến niềm vui trong Tịnh Ðộ không thể 

tính biết nổi. 

Hễ gặp cảnh duyên đều dùng ý ấy để suy xét kỹ càng thì trong mọi nơi, mọi 

lúc, không có gì chẳng phải là hạnh Tịnh Ðộ! 



c. Nguyện có thông, biệt, rộng, hẹp, trọn khắp hay hạn cuộc. 

Thông  là  như  những  bài phát  nguyện  hồi  hướng của các  vị cổ đức đã soạn 

ra. 

Biệt là ai nấy tùy theo ý mình [mà phát nguyện]. 

Rộng là tứ hoằng nguyện: thượng cầu hạ hóa. 

Hẹp là nói đến khả năng, quyết chí vãng sanh. 

Hạn cuộc là khóa tụng có giờ giấc nhất định, phát nguyện cùng đại chúng. 

Trọn khắp là lúc nào cũng phát nguyện, chỗ nào cũng bày tỏ tâm nguyện. 

Nguyện chỉ cốt  phù  hợp  Tứ  Hoằng Nguyện, đừng  móng tâm  vọng  lập. Xét 

chung các thứ nguyện đã phát thì biệt nguyện thù thắng hơn thông nguyện vì 

sợ khi đọc thông  nguyện chỉ thuận  miệng  đọc theo  lời  văn của  người khác; 

còn biệt nguyện thì tự mình nêu bày tấm lòng. 

Nếu  như tuy  đọc  những  bài  phát  nguyện  chung  nhưng  quyết  chí  thì  Thông 

lại trở thành Biệt. Còn nếu đọc lời văn phát nguyện của riêng  mình mà tâm 

lan man thì Biệt lại trở thành Thông. 

Nguyện  rộng  tốt  hơn  nguyện  hẹp  vì  nguyện  rộng  thì  phát  đại  tâm  nên  đạt 

quả thù thắng, phát nguyện hẹp thì bi nguyện nông cạn nên đạt quả kém hơn. 

Phát nguyện trọn khắp lại tốt hơn phát nguyện hạn cuộc vì phát nguyện hạn 

cuộc hay bị gián đoạn, phát nguyện trọn khắp thì niệm niệm viên thành. 

Có thể dùng ba pháp như vậy để cầu sanh Tịnh Ðộ, mau được thân cận Phật 

Di Ðà, hết thảy các pháp môn Tịnh Ðộ không có pháp nào ra ngoài được ba 

điều này. 



Nhận định: 



Ðạo lý mỏng nhẹ ái và nhất niệm vừa dạy hoàn toàn nằm trong ba pháp Tín, 

Hạnh,  Nguyện,  thật  là  tinh  diệu,  thỏa  đáng.  Nhưng  Chánh  Hạnh  chỉ  là 

chuyên trì danh, chứ chẳng cần phải quán tưởng. 

Trong hết thảy thiện hạnh thế gian và xuất thế gian, hễ khi nào ta hồi hướng 

về Tây phương thì khi đó nó là Trợ Hạnh. Ðấy chính là vạn thiện đồng quy, 

phước huệ song tu vậy 



---o0o--- 

 8. Trích yếu sách Tử Bách Lão Nhân Tập của đại sư Tử Bách Ðạt Quán 

 đời Minh 



* Sư hỏi vị tăng Hải Châu: “Niệm Phật có thường gián đoạn chăng?” 

Tăng đáp: “Hễ nhắm mắt ngủ liền quên mất”. 

Sư nghiêm mặt, quở: 

- Nếu  nhắm  mắt  liền quên  thì  niệm Phật  như vậy dù có  niệm  một  vạn  năm 

cũng vô ích! Từ nay trở đi, ông cần phải trong lúc ngủ cũng niệm Phật chẳng 

gián đoạn thì mới có phần thoát khổ nổi! 

Nếu  trong  giấc  ngủ  chẳng  niệm  Phật  được,  quên  mất  đi  thì  khi  mở  mắt  ra 

liền buồn khóc, nhỏm dậy ngay, đến ngay trước đức Phật dập đầu đến chảy 

cả  máu,  hoặc  niệm  ngàn  tiếng,  vạn  tiếng,  dốc  cạn  hết  sức  chính  mình  mới 

thôi. Làm như thế chừng hai ba chục lần thì tự nhiên trong khi ngủ mê mệt, 

niệm Phật cũng chẳng bị gián đoạn. 

Người đời niệm Phật hoặc là hai, ba chục năm hoặc suốt đời niệm Phật mà 

đến lúc lâm chung lại thành vô dụng là do lúc ngủ nghỉ chẳng hề có ý niệm 

nhớ đến Phật. 

Người sống như đang tỉnh, người chết như mộng; bởi vậy, người nào trong 

mộng vẫn niệm Phật thì lúc lâm chung tự nhiên chẳng loạn vậy! 



* Muốn khám nghiệm một cách chính xác xem mình niệm Phật có chơn thật 

hay  không  thì  chỉ  cần  quan  sát  lúc  mình  hoan  hỷ  và  phiền  não  thì  biết  rõ 

ràng ngay là tâm mình chơn thật hay giả dối. 

Ðại  để,  người  chơn  tâm  niệm  Phật  dù  là  lúc  hoan  hỷ  hay  phiền  não  thì  tất 

nhiên vẫn niệm niệm chẳng gián đoạn vì phiền não chẳng lay động người đó 

nổi, hoan hỷ cũng chẳng lay động người đó được. Phiền não lẫn hoan hỷ đều 

đã  chẳng  lay  động  nổi  người  đó  thì  trong  cảnh  sanh  tử  sẽ  tự  nhiên  chẳng 

hoảng sợ. 

Nay người niệm Phật vừa mới gặp phải chút vui mừng, giận hờn đã vứt A Di 

Ðà Phật ra sau ót thì sao mà niệm Phật được linh nghiệm cơ chứ? 

Nếu  làm theo cách  niệm Phật của tôi, thật sự có thể chẳng  quên  mất câu  A 

Di Ðà Phật trong lúc yêu ghét, thế mà chẳng được lợi ích gì trong cuộc sống 

hằng ngày cũng như khi lâm chung chẳng được vãng sanh thì cái lưỡi của tôi 

ắt sẽ bị gãy nát vậy! 



Nhận định: 



Pháp  này  rất  diệu,  muốn  khám  nghiệm  tâm  niệm  Phật  là  chơn  thật  hay  giả 

dối  chỉ  cần  xét  trong  lúc  hoan  hỷ  hay  phiền  não.  Nếu  như  trong  giấc  ngủ, 

việc  niệm  Phật  bị  gián đoạn thì  hãy  nên dũng  mãnh tinh tấn  làm theo cách 

này thì hiện tại sẽ được lợi lạc, lâm chung tự được vãng sanh. 



---o0o--- 

 9. Trích yếu sách Vân Thê Pháp Vựng của đại sư Liên Trì Chu Hoằng đời 

 Minh 

  

* Tâm vốn vô niệm, hễ có niệm khởi lên là sai; nhưng chúng sanh từ vô thỉ 

đến  nay  quen  thói  vọng  tưởng  khó  lòng  thay  đổi  ngay  được.  Nay  dạy  họ 

niệm Phật chính là dùng độc trị độc, dùng quân dẹp quân. 

Một pháp Niệm Phật lại có nhiều môn. Nay pháp Trì Danh đây là đường tắt 

nhất trong các đường tắt. Bởi vì đức Phật có vô lượng đức nên bốn chữ danh 

hiệu đã bao gồm trọn cả. 

A  Di  Ðà  chính  là  toàn  thể  nhất  tâm,  tâm  bao  gồm  mọi  đức:  Thường,  Lạc, 

Ngã,  Tịnh,  Bổn  Giác,  Thỉ  Giác,  Chơn  Như,  Phật  Tánh,  Bồ  Ðề,  Niết  Bàn. 

Trăm ngàn vạn danh hiệu đều được chứa đựng bất tận trong một danh hiệu 

này. 

Chúng  sanh  học  Phật  cũng  có  vô  lượng  hành  pháp,  nhưng  một  pháp  Trì 

Danh đây đã bao gồm trọn tất cả vì Trì Danh chính là trì một tâm đây. Tâm 

đã gồm trăm hạnh, Tứ Ðế, Lục Ðộ cho đến tám vạn bốn ngàn hằng hà sa vi 

trần hết thảy pháp môn, bao gồm hết cả không còn sót gì! 



* Có nhiều cách trì danh: 

1) Một là Minh Trì nghĩa là xưng niệm ra tiếng. 

2) Hai là Mặc Trì nghĩa là niệm thầm không ra tiếng. 

3)  Ba  là  Bán  Minh  Bán  Mặc  Trì  nghĩa  là  chỉ  khẽ  động  môi  lưỡi  để  niệm. 

Cách này được những người tụng chú gọi là Kim Cang Trì. 

Lại  còn  có  cách  niệm  ghi  số  hoặc  niệm  chẳng  ghi  số,  tùy  ý  dùng  cách  nào 

cũng được! 

Cách trì niệm nào cũng chia ra làm Sự và Lý: Ức niệm chẳng gián đoạn thì 

gọi là Sự Trì; thể cứu đến cùng tột chẳng hề gián đoạn thì gọi là Lý Trì. 

“Ức  niệm”  là  nghe  nói  đến  danh  hiệu  Phật  thì  luôn  nhớ  tới,  luôn  nghĩ  tới, 

tâm  duyên  theo  từng  chữ  rõ  ràng;  câu  trước,  câu  sau  liên  tiếp  chẳng  gián 

đoạn. Ði, đứng, nằm, ngồi chỉ có mỗi một niệm này, không có niệm thứ hai; 

chẳng bị tạp loạn bởi các niệm tham, sân, si phiền não đúng như kinh Thành 

Cụ Quang Minh Ðịnh Ý dạy: 

 “Nhất  tâm  nơi  vắng  vẻ,  tịch  mịch;  nhất  tâm  giữa  các  phiền  não;  cho  đến 

 giữa những cảnh khen, chê, lợi, tổn, thiện, ác v.v… đều nhất tâm”.  

Do mặt Sự đã đạt, nhưng chưa thấu triệt mặt Lý, chỉ đạt được Tín lực, chưa 

thấy Ðạo nên gọi là Sự Nhất Tâm. 

“Thể cứu” là nghe danh hiệu Phật thì không những chỉ ức niệm  mà còn trở 

lại quán sát ngay cái niệm ấy, suy lường, thẩm định tìm tòi đến tận cùng cội 

rễ.  Thể  cứu  đến  cùng  tột  thì  đột  nhiên  sẽ  khế  hợp  bổn  tâm.  Trong  đây  lại 

gồm có hai loại: 



a.       Một là “như - trí bất nhị”: 

- Ngoài cái tâm năng niệm chẳng hề có đức Phật để mình niệm. Ðấy là ngoài 

Trí chẳng có Như. 

- Ngoài  đức  Phật được  niệm chẳng  hề có  cái tâm  năng  niệm  để  niệm  Phật. 

Ðó là ngoài Như không có Trí nên chỉ có nhất tâm. 



b. Hai là Tịch Chiếu Nan Tư: 

Nếu bảo là Có thì bản thể của cái tâm năng niệm tự nó là Không, trọn chẳng 

thể có được đức Phật được niệm. 

Nếu bảo  là Không thì cái tâm  năng  niệm  vằng  vặc chẳng  mờ  mịt, đức Phật 

được niệm đành rành phân minh. 

Nếu bảo là “chẳng có chẳng không” thì cả hữu niệm lẫn vô niệm đều mất. 

Nếu  bảo  là  “chẳng  phải  có  chẳng  phải  không”  thì  hữu  niệm  lẫn  vô  niệm 

cùng tồn tại. 

“Chẳng phải có” là thường tịch; chẳng phải không là thường chiếu. “Chẳng 

có chẳng không” và “chẳng phải có chẳng phải không” là chẳng tịch, chẳng 

chiếu nhưng vừa chiếu, vừa tịch. 

Không cách gì để diễn tả, suy lường được, chẳng thể gọi tên được nên chỉ có 

Nhất Tâm. 

Ðó chính là Năng lẫn Sở đều tiêu, kiến giải Hữu lẫn Vô cùng  mất. Thể vốn 

sẵn thanh tịnh thì còn có pháp gì tạp loạn được nó. 

Do vì thấy một cách đúng đắn như thế nên gọi là Lý Nhất Tâm. 

Nhưng, Sự nương theo Lý mà khởi, Lý được tỏ bày bởi Sự; Sự và Lý hỗ trợ 

nhau, chẳng thể phế bỏ một bên nào. 

Dẫu chấp Sự nhưng  niệm đến  mức  liên tục thì vẫn chẳng  mất phần dự vào 

các phẩm vị; còn nếu chấp Lý nhưng tâm chưa minh thật sự thì sẽ biến thành 

cái họa lạc vào Không kiến. 



*  Niệm  Phật  to  tiếng  dễ  mất  sức,  niệm  thầm  dễ  bị  hôn  trầm.  Chỉ  cốt  niệm 

miên  miên  mật  mật,  tiếng  niệm  đọng  nơi  răng,  môi,  tức  là  Kim  Cang  trì. 

Nhưng  lại  chẳng  nên  chấp  chặt.  Nếu  biết  mình đã  mệt  thì  niệm  thầm  cũng 

chẳng trở ngại gì. Nếu biết mình hôn trầm thì chẳng ngại gì niệm lớn tiếng. 

Hiện tại, người niệm Phật chỉ là liên tay khua mõ,  miệng ong óng gào theo 

cho nên chẳng được lợi ích gì. Cần phải niệm sao cho từng câu thoát ra khỏi 

miệng vọng vào tai, từng tiếng đánh thức tự tâm ví như người đang ngủ mê 

mệt, có ai gọi lớn tên lên thì kẻ đó sẽ thức giấc. 

Bởi vậy, điều quan trọng nhất trong việc niệm Phật là nhiếp tâm. 



* Tạp niệm là bịnh, Niệm Phật là thuốc. Niệm Phật chính là để trị tạp niệm, 

nếu  chẳng  trị  nổi  tạp  niệm  là  do  niệm  Phật  chẳng  tha  thiết.  Lúc  tạp  niệm 

khởi lên liền dốc sức ra công;  mỗi chữ, mỗi câu tinh nhất chẳng xen tạp thì 

tạp niệm tự dứt. 



*  Trong  mỗi  niệm  luôn  niệm  Phật  không  có  tạp  niệm  thì  gọi  là  Nhất  Tâm. 

Nhất tâm niệm Phật mà còn nhất tâm tu các pháp môn khác thì là Nhị Tâm! 

Không  tạp  niệm  mới  chỉ  là  Sự  Nhất  Tâm  nay  mình  còn  làm  chưa  được 

huống hồ là Lý Nhất Tâm? Vì vậy, niệm Phật phải giữ chí đừng để nhị tâm, 

đừng vì lẽ tam muội khó thành bèn vội đổi sang tu các hạnh khác! 



*  Kẻ  mới  học  sanh  sau  vừa  mới  lấy  câu  niệm  Phật  đặt  nơi  tâm  thì  vọng 

tưởng,  suy  nghĩ  nổi  lên  tơi  bời,  đè  lấp  cả  cái  giác  bèn  cho  rằng  công  phu 

niệm  Phật  chẳng  thể  nhiếp  tâm  nổi,  chẳng  hề  biết  rằng  mình  làm  sao  đoạn 

ngay nổi nguyên do sanh tử từ vô lượng kiếp đến nay cho được? 

Ngay trong lúc vạn niệm vần vũ chính là lúc để ra sức công phu [mặc cho] 

định tâm, tán tâm  nhoang  nhoáng.  Lâu  ngày công phu thuần thục, tự nhiên 

vọng niệm chẳng khởi. 

Các ông coi những vọng niệm mình nhận biết được đó là nặng cho nên bèn 

lơ là câu niệm Phật này. Còn như lúc chẳng niệm Phật, vọng niệm bồng bột 

tơi bời chẳng  ngưng  nghỉ trong  một sát  na nào  hết thì các ông  làm sao biết 

được? 



*  Cổ  nhân  dạy  thân  cận  minh  sư,  cầu  thiện  tri  thức,  nhưng  thật  ra  thiện  tri 

thức chẳng thể  dùng  miệng  truyền tâm, trao pháp  môn bí  mật được,  họ chỉ 

giúp người khác gỡ niêm cởi trói. Ðấy chính là “bí mật”! 

Nay chỉ tám chữ  “chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn”  chính là pháp môn 

bí mật để gỡ niêm cởi trói, là đường lớn thênh thênh để thoát sanh tử. 

Sáng niệm, chiều niệm, đi niệm, ngồi niệm, niệm niệm liên tục tự thành tam 

muội, chứ đừng có cầu cái gì khác nữa! 



*  Tâm  vốn  chẳng  sanh  do  duyên  hợp  mà  sanh.  Tâm  vốn  chẳng  chết,  do 

duyên tan lìa nên chết. Tựa hồ có sanh tử, nhưng vốn chẳng đến đi. Lãnh hội 

được điều này thì sanh thuận, tử an, thường tịch, thường chiếu. 

Nếu như chưa làm được như thế thì nên buông bỏ toàn thân, khăng khăng trì 

một  câu  A  Di  Ðà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ.  Giả  sử  các  duyên  chưa  hết,  thọ 

mạng  chưa  dứt  thì  càng  phải  nên  niệm  Phật,  sẽ  có  lợi  ích  lớn.  Cổ  đức 

bảo:  “Pháp môn Niệm Phật là thuật trường sanh của đấng Kim Tiên”.  1 



*  Sanh tử chẳng  lìa  nhất  niệm,  thậm chí  vạn  hạnh dù thế  gian  hay  xuất thế 

gian đều chẳng lìa khỏi một niệm. Nay dùng cái niệm ấy để niệm Phật thì sẽ 

thiết  tha,  gần  gũi,  tinh  chuyên,  chơn  thật  xiết  bao?  Nếu  truy  xét  chỗ  bắt 

nguồn của cái niệm ấy thì nó chính là tự tánh Di Ðà, chính là ý sang Tây của 

Tổ Sư. 

Dù cho chẳng ngộ được, cứ nương theo nguyện lực vãng sanh Cực Lạc, cắt 

ngang sanh tử, chẳng thọ luân hồi thì rốt cục sẽ đại ngộ! 

Xin hãy buông bỏ vạn duyên, trong mười hai thời, niệm niệm khăng khăng 

thì đấy chính là điều tôi rất mong mỏi. 



*  Bảy  mươi  tuổi  từ  xưa  đã  hiếm,  sống  trăm  năm  có  được  mấy  người!  Nay 

trong lúc tuổi xế chiều đây chính là lúc buông bỏ hoài bão, thấy rõ thế gian 

hệt  như một trường  hý kịch, chẳng  hề chơn thật. Chỉ còn  một câu  A Di Ðà 

Phật để  đắp đổi tháng  ngày, chỉ  lấy  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới  làm quê 

nhà mình: nay ta niệm Phật, mai sau sanh về Tây phương. Còn gì hay hơn, 

hãy nên vui mừng lớn lao, đừng sanh phiền não! 

Giả sử gặp phải chuyện chẳng  như ý  hãy  liền  xoay chuyển  ý  niệm,  gấp  rút 

đề cao câu niệm Phật này, hồi quang phản chiếu: ta là người sống trong thế 

giới  của  Phật  A  Di  Ðà  lẽ  nào  còn  thấy  biết  như  người  trong  thế  gian  mà 

nóng giận, vui vẻ; chỉ nhất tâm niệm Phật. 

Ðấy chính là pháp môn đại an lạc, đại giải thoát của những người trí huệ. 



*  Nguyên  do  của  bịnh  tật  phần  nhiều  là  do  sát  sanh;  bởi  thế,  ta  nên  thiên 

trọng phóng sanh. Bên ngoài càng thêm sám, trong tâm tự hối, công đức rất 

nhiều. 

Xin hãy để tâm trống trải, quét sạch hết thảy các duyên. Trong cái tâm rỗng 

rang đó chỉ niệm một câu A Di Ðà Phật. 

Nói niệm Phật đó thì bất tất phải nhếch mép, động lưỡi; chỉ lặng lẽ dùng tâm 

nhãn  phản  chiếu  từng  chữ phân  minh,  từng  câu  tiếp  nối  từ  sáng  đến  tối,  từ 

tối đến sáng, tâm tâm chẳng hề gián đoạn. 

Nếu có đau khổ thì cứ nhẫn nại, nhất tâm nghĩ đến câu niệm. Kinh dạy:  “Chí 

 tâm  niệm  Phật  một  tiếng  diệt  được  trọng  tội  trong  tám  mươi  ức  kiếp  sanh 

 tử” ; bởi thế, công đức niệm Phật rất lớn lao vậy. 



* Kẻ học Phật chẳng cần phải trang nghiêm hình dáng, chỉ quý tu hành chơn 

thật: 

Hàng tại gia cư sĩ chẳng cần phải áo sồng, khăn đạo. 

Người còn để tóc có thể  mặc thường phục niệm Phật, chẳng nhất thiết phải 

gõ mõ, đánh trống. 

Người thích yên tịnh có thể tự lặng lẽ niệm Phật, chẳng nhất thiết phải quây 

quần lập hội. 

Người  ngại  việc  cứ tự đóng  cửa  niệm  Phật,  chẳng  cần  phải  vào  chùa  nghe 

kinh. 

Người biết chữ có thể tự tuân theo giáo pháp niệm Phật. 

Ngàn dặm thiêu hương chẳng bằng ngồi yên trong nhà niệm Phật. 

Cung phụng thầy tà chẳng bằng hiếu thuận mẹ cha niệm Phật. 

Giao du rộng rãi với bè bạn ma chẳng bằng một thân thanh tịnh niệm Phật. 

Gởi tiền kho kiếp sau chẳng bằng hiện đời làm phước niệm Phật. 

Van vái, cầu đảo chẳng bằng hối lỗi sửa mình niệm Phật. 

Tu  học  theo  kinh  sách  ngoại  đạo  chẳng  bằng  một  chữ  không  biết  nhưng 

niệm Phật. 

Vô tri bàn xằng lẽ Thiền chẳng bằng ròng chắc, già dặn trì giới, niệm Phật. 

Mong cầu yêu mỵ linh ứng chẳng bằng chánh tín nhân quả niệm Phật. 

Nói tóm lại, đoan chánh tấm lòng, diệt ác thì người niệm Phật như thế gọi là 

thiện  nhân.  Nhiếp  tâm  trừ  bỏ  tán  loạn  thì  người  niệm  Phật  như  thế  gọi  là 

hiền  nhân.  Ngộ  tâm  đoạn  hoặc  thì  người  niệm  Phật  như  thế  gọi  là  thánh 

nhân. 



*  Khuyên  người cực nhàn  hạ  hãy  niệm  Phật: cưới gả đã  xong, con cháu đã 

yên bề gia thất, an nhàn vô sự; đây đúng là lúc nên tận tâm, tận lực mỗi ngày 

niệm mấy ngàn câu cho đến cả vạn câu. 

Khuyên người lúc bận lúc rảnh hãy niệm Phật: xong việc một nửa hay chưa 

xong,  dù  bận  hay  rảnh,  tuy  chưa  cực  nhàn,  vẫn  có  thể  lúc  bận  thì  lo  lắng 

công  việc,  lúc  rảnh  bèn  niệm  Phật.  Mỗi  ngày  niệm  mấy  trăm  câu,  cho  đến 

mấy ngàn câu. 

Khuyên người bận rộn cùng cực hãy niệm Phật: siêng lo việc nước, bôn ba 

gia nghiệp, dẫu chẳng có lúc thảnh thơi, nhưng cần phải dành lấy rảnh rang 

trong  khi  bận  rộn  để  niệm  Phật.  Mỗi  ngày  sáng  sớm  hành  Thập  Niệm  cho 

đến niệm mấy trăm câu trong cả ngày. 



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  bất  luận  nam,  nữ,  Tăng,  tục,  quý,  hèn,  hiền,  ngu, 

không có một ai là chẳng niệm Phật được! 

Nếu là người phú quý, của cải dư dả thì đúng là phải niệm Phật. 

Nếu là kẻ bần cùng, nhà hẹp, của ít thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu là người có con cháu, việc cúng bái tổ tiên đã có chỗ nhờ cậy thì rất nên 

niệm Phật. 

Nếu là người không con, trơ trọi một thân tự do thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai có con hiếu thuận, yên hưởng con cái phụng dưỡng thì rất nên niệm 

Phật. 

Nếu ai có con ngỗ nghịch, chẳng sanh lòng yêu thương thì thật đúng là phải 

niệm Phật. 

Nếu ai vô bịnh, thân thể khỏe mạnh thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai có bịnh, rất gần cơn vô thường thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai già cả, tháng ngày chẳng còn mấy thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai tuổi trẻ tinh thần sáng suốt thì thật là rất tốt để niệm Phật. 

Nếu  ai  an  nhàn,  tâm  không  bị  sự  gì  khuấy  động  thì  thật  đúng  là  nên  niệm 

Phật. 

Nếu là người bận rộn, được đôi lúc nhàn giữa khi bận rộn thì càng phải nên 

niệm Phật. 

Nếu là người xuất gia, tiêu dao ngoài cõi đời thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu là kẻ tại gia biết cõi đời đúng là nhà lửa thì càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai thông minh, thông hiểu Tịnh Ðộ thì rất nên niệm Phật. 

Nếu  là  kẻ  ngu  si,  thô  lỗ,  không  làm  gì  khác  nổi  thì  thật  đúng  là  nên  niệm 

Phật. 

Nếu ai trì luật mà Luật lại do Phật chế ra; vì thế, rất nên niệm Phật. 

Nếu ai đọc kinh thì kinh là do Phật dạy, càng phải nên niệm Phật. 

Nếu ai tham thiền, do Thiền là tâm Phật nên càng phải nên niệm Phật. 

Nếu  ai  ngộ  đạo  thì  ngộ  cần  phải  được  Phật  chứng  cho  nên  càng  phải  niệm 

Phật. 

Khuyên khắp mọi người hãy cấp bách niệm Phật. Chín phẩm vãng sanh, hoa 

nở thấy Phật, gặp Phật nghe Pháp, rốt ráo thành Phật mới biết rằng tâm vốn 

dĩ là Phật. 



*  Chỉ  cần  niệm  Phật,  tôn  xưng  đã  thành  quy  kính.  Sáu  chữ,  bốn  chữ  thật 

chẳng sai khác  gì. Có điều  là do pháp truyền  lâu  ngày hóa tệ, biến thành  lê 

thê: khua chiêng, thúc trống, như xướng, như ca, thổn thức, rên siết như gào, 

như quát; thiên nhĩ nghe thấy chẳng buồn bã hay sao? 

Nhưng dù là xưng danh một cách hoan hỷ hay nóng nảy cũng vẫn gieo trồng 

nhân lành, quả báo tương lai chẳng thể nghĩ bàn. Kẻ phàm tình mê muội chứ 

người trí thì biết rõ! 



Nhận định: 



Người biết chữ có thể tự tuân theo giáo pháp niệm Phật, chẳng luận là sự trì 

hay lý trì, chỉ cốt chuyên chí bất nhị, niệm niệm tiếp nối thì sẽ tự thành tam 

muội, chẳng cần phải cầu được khẩu truyền, tâm truyền; nhưng chẳng được 

chấp lý phế sự, chiêu cảm cái họa đọa lạc! 



---o0o--- 

 10. Trích yếu Mộng Du Tập của đại sư Hám Sơn Ðức Thanh đời Minh 

  

*  Phật  dạy  pháp  tu  hành  thoát  sanh  tử  có  nhiều  môn  phương  tiện,  chỉ  có 

pháp Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Ðộ là thiết yếu, nhanh tắt nhất. 

Kinh  dạy:  “Muốn  tịnh  cõi  Phật  thì  nên  tịnh  tự  tâm”  nên  nay  tu  hành  Tịnh 

nghiệp phải lấy tâm trong sạch làm gốc. 

Muốn tịnh cái tâm mình thì điều trước tiên là giới căn phải thanh tịnh vì ba 

điều  ác  nơi  thân,  bốn  điều  ác  nơi  miệng,  ba  điều  ác  nơi  ý  chính  là  mười 

nghiệp ác tạo thành khổ nhân của tam đồ. 

Ðiểm cốt yếu của trì giới là trước hết phải tam nghiệp thanh tịnh thì tự tâm 

thanh tịnh. Thân chẳng giết, trộm, dâm thì thân nghiệp sẽ thanh tịnh. Miệng 

chẳng nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều, ác khẩu thì khẩu nghiệp sẽ thanh 

tịnh.  Ý  chẳng  tham,  sân,  si  thì  ý  nghiệp  sẽ  thanh  tịnh.  Dứt  vĩnh  viễn  mười 

điều ác như thế thì tam nghiệp trong suốt như băng. Ðấy là yếu quyết để tịnh 

tâm. 

Trong  cái  tâm  thanh  tịnh  ấy,  nhàm  chán  nỗi  khổ  Sa  Bà,  phát  nguyện  vãng 

sanh An Dưỡng, lập chánh hạnh Niệm Phật. 

Ðiều  cốt  yếu  của  Niệm  Phật  là  tâm  thiết  tha:  trước  hết  phải  đoạn  ngoại 

duyên,  chỉ  vâng  giữ  nhất  niệm,  lấy  một  câu  A  Di  Ðà  Phật  làm  mạng  sống, 

niệm niệm chẳng quên, tâm tâm chẳng đoạn. 

Trong  mười  hai  thời,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  cầm  muỗng,  co  tay,  gập,  xoay, 

cúi,  ngửa, động, tịnh,  rảnh, bận, trong  hết  thảy  lúc chẳng  ngu, chẳng  muội, 

không có các duyên khác. 

Dụng  tâm  như  vậy  lâu  ngày  thuần  thục;  thậm  chí  trong  mộng  cũng  chẳng 

quên  mất.  Ngủ  hay  thức  giống  hệt  nhau  thì  công  phu  miên  mật  đúc  thành 

một khối. Ðấy là lúc đã đắc lực vậy. 

Nếu niệm đến mức nhất tâm bất loạn thì khi mạng chung, cảnh giới Tịnh Ðộ 

hiện tiền, tự nhiên chẳng bị sanh tử giam cầm nên cảm được Phật A Di Ðà 

phóng  quang  tiếp  dẫn.  Ðấy  chính  là  cách  hiệu  nghiệm  để  nhất  định  được 

vãng sanh. 



*  Tu  Huệ bằng  quán  tâm; tu  phước  nơi  vạn  hạnh. Quán tâm  lấy  niệm  Phật 

làm  quan  trọng  nhất,  vạn  hạnh  lấy  hạnh  cúng  dường  làm  đầu.  Hai  điều  ấy 

bao gồm hết thảy. 

Trong hết thảy những việc làm hằng ngày của chúng ta, khởi tâm động niệm 

đều là vọng tưởng, là gốc sanh tử; cho nên chiêu lấy quả khổ. Nay đem cái 

tâm vọng tưởng chuyển thành tâm niệm Phật thì mỗi niệm trở thành cái nhân 

Tịnh Ðộ, tạo thành quả vui. 

Nếu niệm Phật tâm tâm chẳng dứt thì vọng tưởng tiêu diệt, tâm quang phát 

lộ, trí huệ hiện tiền, trở thành Pháp Thân của Phật. 

Sở dĩ chúng sanh bần cùng không phước  huệ  là do đời đời, kiếp kiếp chưa 

từng  một  niệm cúng dường Tam  Bảo để cầu phước huệ, chỉ  lăm  lăm  vì cái 

thân sanh tử khổ sở, niệm niệm mong cầu sự vui ngũ dục để vun bồi cội khổ. 

Nay  đem  cái  tâm  tham  cầu  cho  mỗi  một  mình  ta  chuyển  thành  tâm  cúng 

dường Tam Bảo, đem cái thân mạng hữu hạn nương theo sức mạnh của tâm 

cúng  dường  mười  phương  thì  dù  chỉ  cúng  một  nén  hương,  một  cành  hoa, 

một hạt gạo, một cọng rau, phước ấy cũng vô tận! 

Vì vậy, cảm được Phật quả, Hoa Tạng trang nghiêm tạo thành cảnh thọ dụng 

của chính thân mình trong tương lai. Bỏ qua những điều này thì không hạnh 

mầu nhiệm nào khác để thành Phật nữa cả! 



*  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  là  muốn  rốt  ráo  đại  sự  sanh  tử.  Nếu  chẳng 

biết cội gốc sanh tử thì biết hướng về đâu để giải quyết trọn vẹn cho được? 

Cổ nhân nói: 



 Nghiệp chẳng nặng chẳng sanh Sa Bà;  

 Ái chẳng đoạn chẳng sanh Tịnh Ðộ.  

   

Thì biết là Ái chính là cội rễ của sanh tử. Từ khi có sanh tử đến nay, đời đời 

kiếp kiếp xả thân, thọ thân đều là trôi lăn theo ái dục. 

Nay  niệm  Phật thì trong  từng  niệm  phải đoạn ái căn ấy; tức  là trong  những 

cảnh duyên tiếp  xúc  hiện  hữu  hằng  ngày,  người tại  gia  niệm  Phật  mắt  nhìn 

thấy  con  cái,  cháu  chắt,  gia  duyên,  tài  sản,  không  gì  là  chẳng  yêu  mến; 

không một niệm nào, không một sự gì chẳng phải là kế sách để tăng trưởng 

sanh tử. 

Ngay  trong  lúc  niệm  Phật  nếu  trong  tâm  chưa  từng  có  một  niệm  buông  bỏ 

được ái căn thì như vậy chỉ càng niệm Phật, ái chỉ càng thêm lớn. 

Nếu như có lúc khởi tâm quyến luyến con cái thì hãy hồi quang xem xét một 

câu niệm Phật có thật sự địch nổi ái niệm ấy hay không? Có thật sự đoạn nổi 

ái  đó  hay  không?  Nếu  chẳng  thể  thật  sự  đoạn  nổi  ái  ấy  thì  làm  sao  rốt  ráo 

thoát khỏi sanh tử được nổi? 

Do ái duyên quen thói đã từ  nhiều đời, còn  niệm  Phật thì chỉ  mới phát tâm 

nên còn sơ sài. Lại do niệm Phật chẳng chơn thật, thiết tha nên chẳng đủ sức. 

Nếu chẳng thể khống chế nổi ái cảnh hiện tiền thì lúc lâm chung sẽ chỉ thấy 

sanh tử ái căn hiện tiền, trọn chẳng thể làm chủ cảnh duyên được nổi! 

Vì thế khuyên người niệm Phật: 

Ðiều  quan  trọng  nhất  là  tâm  sanh  tử  tha  thiết.  Muốn  thiết  tha  đoạn  cái  tâm 

sanh tử tha thiết, trong mỗi niệm phải đoạn dần gốc sanh tử thì mỗi niệm đều 

là lúc liễu sanh tử. 

Nghĩa  là:  Những  việc  trước  mắt  đều  là  chuyện  sanh  tử,  trước  mắt  thấu  rõ 

sanh tử là không. 

Niệm  niệm  chơn  thành,  thiết  tha  như  thế;  [giống  như]  từng  nhát  dao  cắt 

xuống đều tuôn máu. Nếu [tu tập như thế mà] chẳng được thoát khỏi sanh tử 

thì chư Phật đều mắc tội vọng ngữ hết! 



* Học đạo chẳng có tài khéo chi khác, chỉ cốt biến cái sống thành cái chín, 

biến cái chín thành cái sống; lâu ngày thuần thục đúc thành  một khối: niệm 

niệm Di Ðà, khắc khắc Cực Lạc. 

Kẻ  học  đạo  hiểu  biết  thiển  cận  chỉ  biết  tham  cầu  lẽ  huyền  diệu,  chẳng  biết 

hướng ngay đến chỗ căn bổn để dốc cả tánh mạng ra hạ thủ công phu. Gặp 

phải cảnh  vinh,  nhục,  họa  hoạn, sanh tử liền thấy chân tay cuống quít. Ðấy 

chẳng những là đã dối người mà còn là tự lừa mình nữa! 

Cội gốc của sanh tử chính là các thứ vọng tưởng hằng ngày của chúng ta: ta 

-  người,  ghét,  yêu,  tham,  sân,  si  v.v…  Các  nghiệp  phiền  não  nếu  còn  mảy 

may chưa dứt thì sẽ trở thành cội gốc sanh tử. 

Nếu  ai  muốn  tham  thiền  đốn  ngộ  giải  thoát  sanh  tử  thì  xin  hãy  tự  xét  sức 

mình  thật  sự  có  thể  trong  một  niệm  đoạn  ngay  được  phiền  não  trong  bao 

kiếp như cắt đứt mớ tơ rối hay không? 

Nếu chẳng đoạn nổi phiền não thì dù có đốn ngộ cũng trở thành ma nghiệp, 

há có nên xem thường ư! 

Xét  ra,  chư  Tổ  đốn  ngộ  đều  là  do  đã  tích  lũy  công  hạnh,  tu  hành  dần  dần 

trong nhiều đời nên mới đốn ngộ một chốc. Nói dễ chứ thật rất khó, chứ nào 

có phải  là  một dạ công phu trong  vòng  hai, ba  mươi  năm  là sẽ có thể  ngay 

trong phiền  não  nhất  niệm đốn  ngộ được đâu! Cần phải biết rõ căn khí của 

mình như thế nào. 

Còn  như  một  môn  niệm  Phật  thì  người  đời  chẳng  biết  chỗ  nhiệm  mầu  của 

nó, coi là thiển cận, chứ thật ra môn niệm Phật bước nào cũng đạp lên Thật 

Ðịa! Vì sao vậy? 

Do vì bọn ta từ lúc có cuộc sống đến nay, niệm niệm vin níu vọng tưởng, tạo 

nghiệp sanh tử, chưa hề một niệm hồi quang phản chiếu tự tâm, chưa hề có 

một  niệm  chịu  đoạn  phiền  não.  Nay  nếu  thật  có  thể  chuyển  cái  tâm  vọng 

tưởng thành tâm niệm Phật thì niệm niệm đoạn trừ phiền não. 

Nếu  niệm  niệm đoạn được phiền  não thì  niệm  niệm thoát sanh tử. Nếu thật 

sự có thể nhất niệm niệm Phật chẳng thay đổi, nhất tâm bất loạn thì so ra còn 

hơn là tham thiền vì tham Thiền còn có thể bị đọa lạc. 

Nói chung, chỉ cốt ở chỗ nhất niệm chân thành, thiết tha mà thôi! 

Nhưng tham Thiền thì nhất định phải diệt sạch cái tâm thế gian, chẳng dung 

một  niệm  vọng  tưởng.  Còn  niệm  Phật  là  dùng  tịnh  tưởng  để  hoán  chuyển 

nhiễm  tưởng,  dùng  tưởng  trừ tưởng.  Căn  khí  của  bọn  chúng  ta  có  thể  thực 

hành pháp thay đổi này dễ dàng! 



* Tu Tịnh Ðộ bất tất cầu minh tâm ngộ tánh, chỉ chuyên lấy Niệm Phật làm 

Chánh Hạnh. Lại lấy bố thí, trai Tăng, công đức tu các phước để giúp trang 

nghiêm cõi Phật. 

Trong tâm niệm Phật, tuy phải phát nguyện vãng sanh, nhưng nếu biết đoạn 

cái gốc sanh tử trước thì mới có công năng mau chóng. 

Gốc  sanh  tử  chính  là  lòng  tham  đắm  các  thứ  thọ  dụng  trong  thế  gian,  sắc 

đẹp, tiếng dâm, vị ngon sướng miệng, hết thảy đều là gốc khổ; cũng như hết 

thảy các tâm sân nộ, phẫn hận, chấp trước, si ái. 

Ðối  với  hết  thảy  pháp  tà  giáo  do  bọn  thầy  ma  tà  ngoại  đạo  rao  truyền  đều 

phải tận tình mửa ra hết, chỉ dốc lòng tin một môn niệm Phật. Mỗi ngày tụng 

kinh A Di Ðà hai lượt, niệm Phật mấy ngàn câu; hoặc chẳng kể đến số, chỉ 

tâm tâm chẳng quên Phật hiệu. 

Phật là Giác. Nếu niệm niệm chẳng quên Phật thì niệm niệm minh giác. Nếu 

tâm quên Phật thì là bất giác. Nếu niệm đến mức trong mộng vẫn niệm Phật 

thì chính là thường giác bất muội. 

Nếu  hiện  tại  tâm  này  bất  muội  thì  lúc  lâm  chung  tâm  này  bất  muội,  tức  là 

những cảnh lầm lạc của tâm này sẽ bị rơi rớt mất. 

Nay  việc  nước  đa  đoan  vạn  mối  quyết  định  chẳng  thể  tham  thiền,  chỉ  có 

niệm  Phật  là  tốt  nhất,  chẳng  nệ  nhàn,  rảnh,  động,  tịnh,  ở  hết  thảy  chỗ  nào 

cũng  niệm  được.  Chỉ  là  nhất  tâm  chẳng  quên  chứ không  có  cách  hay  khéo 

nào khác cả! 



*  Tham  Thiền  cần  phải  lìa  tưởng;  niệm  Phật  lại  chuyên  tưởng.  Vì  chúng 

sanh trầm luân trong vọng tưởng đã lâu nên lìa vọng tưởng thật khó. Nếu có 

thể biến đổi nhiễm tưởng thành tịnh tưởng thì đó là dùng độc trị độc, là cách 

thay đổi mà thôi. Vì thế, tham cứu khó ngộ, niệm Phật dễ thành. 

Nếu tâm thật sự  khẩn thiết  vì  lẽ sanh tử, dùng cái  tâm tham cứu  niệm Phật 

thì còn lo chi trong một đời chẳng giải thoát nổi sanh tử nữa? 



* Niệm Phật chính là tham thiền, nào phải là hai pháp. Nghĩa là: 

Trong lúc niệm Phật, trước hết, tưởng hết thảy phiền não, vọng tưởng, tham, 

sân, si, ái, các thứ ý niệm tạp loạn trong lòng mình đều buông bỏ hết, buông 

bỏ đến mức không còn gì để buông bỏ nữa. Chỉ đề khởi mỗi một mình câu A 

Di  Ðà  Phật  vằng  vặc  phân  minh  chẳng  đoạn  trong  tâm  giống  như  sợi  chỉ 

xuyên  suốt  qua  từng  hạt  châu.  Lại  giống  như  mũi  tên  khi  cắm  ngập  [vào 

đích] chẳng hở trống mảy may nào! 

Dốc sức  vào định  như thế, trong  hết thảy  nơi chẳng bị cảnh duyên  lôi kéo, 

đánh  mất. Ðối  với  mọi sự động tịnh  hằng  ngày chẳng bị tạp  loạn,  ngủ thức 

đều giống hệt như nhau. Niệm cho đến lúc lâm chung, nhất tâm bất loạn thì 

chính là lúc siêu sanh Tịnh Ðộ vậy. 



* Trong pháp môn này: 

- Thứ nhất là chí phải quyết định. 

- Thứ hai là phải buông xuống được. 

- Thứ ba là thuận theo duyên, tùy duyên mới an mạng được. 

- Thứ tư là phải thật sự nhẫn nại thì mới chẳng bị lầm lạc. 

-  Thứ  năm  là  phải  khẩn  thiết  chán  khổ.  Tâm  khẩn  thiết  chán  khổ  thì  dục 

niệm mới tự trừ, chẳng bị lui sụt. 

Ðấy chính là năm bí quyết để giữ vững mỗi một mình nhất niệm. 



* Cách thức tu  hành cũng có thứ tự  giống  như thời khóa công phu của chư 

Tăng vậy; nhưng chẳng cần phải rập theo khuôn sáo: 

Lấy  niệm  Phật  làm  chính;  mỗi  ngày  sáng  dậy  lễ  Phật  liền  tụng  một  cuốn 

kinh  Di  Ðà,  lần  chuỗi  niệm  danh  hiệu  Phật  ba  hoặc  năm  ngàn  tiếng,  hoặc 

một vạn tiếng. 

Niệm xong đối trước Phật hồi hướng, phát nguyện vãng sanh cõi kia. Ðó là 

khóa tụng buổi sáng; buổi chiều cũng giống như vậy. 

Hằng ngày lấy đó làm định khóa, nhất định chẳng để sót. Dùng pháp này dạy 

người trong nhà để cùng tu hành đúng pháp rất hay. Ðó là thường hạnh. 

Nếu để lo cho đại sự sau cùng thì càng phải ra sức công phu khẩn thiết: mỗi 

ngày trừ hai thời công khóa ra, trong mười hai thời, chỉ giữ một câu A Di Ðà 

Phật  ngang  ngực,  niệm  niệm  chẳng  quên,  tâm  tâm  bất  muội.  Chẳng  nghĩ 

ngợi gì đến hết thảy việc đời, chỉ lấy một câu Phật hiệu làm mạng sống của 

chính mình, cắn chặt nơi hàm răng quyết chẳng buông bỏ. 

Thậm chí, trong lúc ăn uống, đứng lên, ngồi xuống, đi, đứng, nằm, ngồi, một 

câu Phật hiệu này luôn luôn hiện tiền. Dù gặp phải hoàn cảnh thuận, nghịch, 

vui, giận, phiền não, hay lúc tâm bất an, vẫn đem câu Phật hiệu ra ứng phó 

thì ngay khi ấy phiền não sẽ tự tiêu diệt. 

Do phiền  não trong  mỗi  niệm chính  là  gốc khổ sanh tử nên  nay  dùng  niệm 

Phật  để  tiêu  diệt  phiền  não  thì  đó  chính  là  Phật  độ  chúng  sanh  thoát  khỏi 

chốn khổ! Nếu niệm Phật tiêu được phiền não thì sẽ giải thoát sanh tử, chứ 

còn pháp nào khác đâu! 

Nếu niệm Phật đến mức làm chủ được phiền não thì sẽ làm chủ được mộng 

mị.  Nếu  đã  làm  chủ  được  mộng  mị  thì  sẽ  tự  chủ  được  trong  khi  bịnh  khổ. 

Nếu đã tự chủ được trong khi bịnh khổ thì lúc lâm chung sẽ phân minh rành 

rẽ biết mình được sanh về đâu. 

Làm được việc  này chẳng khó, chỉ cốt  một dạ khẩn thiết  vì sanh tử,  nương 

tựa một cách quyết định duy nhất vào câu Phật hiệu, không còn mong mỏi, 

nghĩ đến gì khác! Lâu ngày thuần thục, tự nhiên được đại an lạc tự tại, được 

đại hoan hỷ thọ dụng, ngũ dục thế gian không thể nào sánh được. 

Ngoài cách này thì không còn cách nào ngắn gọn, thẳng tắt hơn được nữa! 



Nhận định: 



Muốn rốt ráo sanh tử, tâm cần phải khẩn thiết lo sanh tử mà trước hết là cần 

phải  đoạn  trừ  cội  ái  của  sanh  tử.  Nhưng  ái  là  thói  quen  của  nhiều  đời  nên 

chẳng  dễ  đoạn;  người  nhập  môn  hạ  thủ  công  phu  cần  phải  biến  chỗ  sống 

thành  chỗ  chín,  biến  chỗ  chín  thành  chỗ  sống 2.  Lâu  ngày  thuần  thục  thì 

niệm cực, tình không, ái căn tự đoạn. Các cội gốc sanh tử khác như các thứ 

vọng tưởng hằng ngày, các phiền não nghiệp như: ta, người, đúng, sai, tham, 

sân, si, mạn v.v… chẳng mong đoạn trừ mà tự nhiên đoạn trừ! 



---o0o--- 

 11. Trích yếu sách Linh Phong Tông Luận của đại sư Ngẫu Ích Trí Húc 

 đời Thanh 

  

* Niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ là một môn bao hàm trọn vẹn trăm ngàn pháp 

môn, chứ chẳng phải là đề cao một môn, phế bỏ trăm môn khác. 

Nhưng cần  phải thâm  nhập  một  môn,  lấy  Niệm Phật  làm Chánh  Hạnh, còn 

hết thảy các môn Giới, Ðịnh, Huệ khác là Trợ Hạnh. 

Thực hành cả Chánh lẫn Trợ giống như thuyền đã đi thuận gió, còn kéo căng 

giây lèo, chóng đến được bờ. 

Pháp Niệm Phật tuy nhiều, nhưng Trì Danh là giản tiện nhất. Pháp Trì Danh 

cũng nhiều, nhưng pháp Trì Danh Nhớ Số là ổn đáng. Người thực hành chơn 

thật, thuần thục nào có mong làm khác kẻ ngu phu, ngu phụ đâu? 



* Ðể thoát khỏi nhà lửa tam giới có hai đường dọc và ngang: 

a. Dùng tự lực để đoạn hoặc, vượt khỏi sanh tử thì gọi là vượt tam giới theo 

chiều dọc (thụ xuất tam giới), khó tu, kết quả chậm chạp. 

b. Nương Phật lực tiếp dẫn sanh về Tây phương thì gọi là vượt khỏi tam giới 

theo chiều ngang (hoành xuất tam giới); dễ hành, kết quả nhanh chóng. 

Tổ  Huệ  Viễn  nói:  “Có  công  năng  cao,  dễ  tấn  tu  thì  niệm  Phật  làm 

 đầu”.  Kinh dạy:  “Ðời mạt ức ức người người tu hành, hiếm có một ai thành 

 đạo. Chỉ có ai tu theo pháp Niệm Phật mới có thể được độ thoát”  như giong 

thuyền vượt biển, chẳng mất công sức. 

Ai  có  thể  dốc  lòng  tin  tưởng  vào  đường  tắt  Tây  Phương,  chí  thành  phát 

nguyện,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh  thì  thật  đúng  là  bậc  đại  trượng 

phu. 

Còn nếu như lòng tin chẳng chơn thật, nguyện chẳng khẩn thiết, hành chẳng 

tận  sức,  dẫu  Phật  đã  sắp  sẵn  thuyền  đại  từ  nhưng  chúng  sanh  chẳng  chịu 

xuống thuyền thì Phật còn biết làm thế nào được nữa? 



*  Muốn  mau  thoát  nỗi  khổ  luân  hồi  thì  không  có  chi  bằng  pháp  Trì  Danh 

Niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. Muốn quyết định sanh về thế giới Cực 

Lạc  thì  lại  không  có  chi  bằng  lấy  Tín  để  dẫn  đường,  dùng  Nguyện  để  thúc 

đẩy. 

Tin  quả quyết,  nguyện khẩn thiết thì dù tán tâm  niệm  Phật cũng chắc chắn 

được vãng sanh. Tin chẳng chơn thật, nguyện chẳng mạnh mẽ thì dù có nhất 

tâm bất loạn cũng chẳng được vãng sanh! 

a. Thế nào là Tín? 

- Một là tin vào nguyện lực của Phật A Di Ðà. 

- Hai là tin lời dạy của Phật Thích Ca Văn. 

- Ba là tin lời khen ngợi của sáu phương chư Phật. 

Nếu chẳng tin nổi những điều ấy thì thật chẳng còn cách nào cứu nổi. Vì thế, 

trước hết phải sanh lòng tin sâu xa, chớ khởi nghi hoặc. 

b. Thế nào là Nguyện? 

Trong  mọi  lúc  đều  nhàm  chán  nỗi  khổ  sanh  tử cõi  Sa  Bà,  hoan  hỷ  ngưỡng 

mộ  niềm  vui  Bồ Ðề chốn Cực  Lạc. Hễ  làm  việc  gì  hoặc thiện  hoặc ác;  nếu 

thiện  thì  hồi  hướng  cầu  vãng  sanh,  còn  ác  thì  sám  nguyện  cầu  vãng  sanh, 

không còn chí nào khác. Ðấy gọi là Nguyện. 

c. Tín Nguyện cùng đủ rồi thì lấy niệm Phật làm Chánh Hạnh, lấy cải ác tu 

thiện  làm  Trợ  Hạnh.  Tùy  theo  công  sức  cạn  hay  sâu  sẽ  chia  thành  chín 

phẩm, bốn cõi Tịnh Ðộ, chẳng sai sót mảy may! Chỉ nên tự mình suy xét lấy, 

chẳng cần phải hỏi người khác nữa! Nghĩa là: 

Tin sâu, nguyện thiết niệm Phật mà lúc niệm Phật tâm hay tán loạn thì sẽ đạt 

hạ phẩm hạ sanh. 

Tán loạn giảm thiểu thì là hạ phẩm trung sanh. 

Không còn tán loạn sẽ là hạ phẩm thượng sanh. 

Niệm đến mức Sự Nhất Tâm Bất Loạn, chẳng khởi tham, sân, si thì thuộc về 

ba phẩm trung sanh. 

Niệm đến  mức Sự Nhất Tâm  Bất  Loạn, trong ba thứ kiến  hoặc, tư  hoặc  và 

trần sa hoặc, tùy ý đoạn trước một thứ và cũng đoạn trừ được vô minh thì sẽ 

sanh trong ba phẩm thượng sanh. 

Vì vậy, tín nguyện trì danh niệm Phật sẽ thuộc trong chín phẩm là điều đích 

xác chẳng sai! 

Thêm  nữa,  tín  nguyện  trì  danh:  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  mang  theo  hoặc 

chướng đi vãng sanh chính là Phàm Thánh Ðồng Cư Tịnh Ðộ. 

Ðoạn sạch kiến hoặc và tư hoặc mà vãng sanh thì chính là Phương Tiện Hữu 

Dư Tịnh Ðộ. 

Phá  nát  một  phần  vô  minh  mà  vãng  sanh  thì  chính  là  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Tịnh Ðộ. 

Trì  đến  mức rốt ráo, đoạn sạch  vô  minh  rồi  vãng sanh  thì chính  là  Thường 

Tịch Quang Tịnh Ðộ. 

Vì  thế,  Trì  Danh  có  thể  đạt  đến  bốn  cõi  Tịnh  Ðộ  cũng  là  chuyện  đích  xác 

chẳng sai lầm! 

Hỏi: Trì danh như thế nào để có thể đoạn được vô minh? 

Ðáp:  Ðối  với  danh  hiệu  của  đức  Phật  được  trì,  chẳng  cần  biết  là  ngộ  hay 

chưa, không gì chẳng phải là nhất cảnh tam đế. Cái tâm trì niệm chẳng cần 

biết là đã đạt hay chưa, không gì chẳng phải là nhất tâm tam quán. 3 

Chỉ vì chúng sanh vọng tưởng chấp trước, tình kiến phân biệt nên mới chẳng 

khế  hợp  nổi  Viên  Thường;  họ  nào  biết  Năng  Trì  (tâm  trì  niệm  danh  hiệu 

Phật) chính là Thỉ Giác, Sở Trì (đức Phật được ta trì niệm) chính Bổn Giác. 

Nay  cứ  thẳng  một  bề  trì  niệm,  ngoài  việc  trì  niệm  nào  có  đức  Phật,  ngoài 

đức  Phật  nào  có  trì  niệm,  Năng  lẫn  Sở  bất  nhị  thì  Thỉ  Giác  khế  hợp  Bổn 

Giác, gọi là Cứu Cánh Giác. 



* Pháp môn Niệm Phật chẳng có gì là kỳ đặc, chỉ quý ở chỗ tin tới nơi, giữ 

cho  ổn,  cứ  thẳng  một  đường  mà  niệm,  hoặc  là  ngày  đêm  niệm  mười  vạn 

tiếng, hoặc năm vạn, ba vạn, lấy con số nhất định chẳng khuyết làm chuẩn. 

Trong  suốt  một  ngày,  niệm  ra  tiếng  đến  tàn  một  cây  hương,  rồi  niệm  thầm 

đến  tàn  một  cây  hương.  Cứ  xoay  vần  không  gián  đoạn  [như thế],  lấy  Nhất 

Tâm Bất Loạn làm hạn. Suốt cả đời này thề không biến cải. Nếu chẳng được 

vãng sanh thì tam thế chư Phật đều  nói dối. Một  khi đã được  vãng sanh sẽ 

vĩnh viễn không bị thối chuyển, các thứ pháp môn đều được hiện tiền. 

Kỵ nhất là hôm nay Trương Tam, ngày mai Lý Tứ, gặp người tu theo Giáo 

môn liền toan tầm chương trích cú. Gặp kẻ tu Thiền bèn nghĩ chuyện tư duy, 

tham cứu, vấn đáp. Gặp người trì Luật lại nghĩ chuyện đắp y, trì bát. 

Ðấy  chính  là  kẻ  chẳng  rõ  đầu  mối,  chẳng  tỏ  lớp  lang,  chẳng  hề  biết  rằng 

niệm A Di Ðà Phật đến mức thuần thục thì giáo lý tối cực thuộc mười hai bộ 

của Tam Tạng đều nằm gọn trong ấy, một ngàn bảy trăm công án là cơ quan 

để hướng thượng cũng nằm gọn trong ấy, ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh, 

tam tụ luật nghi cũng nằm gọn trong ấy. 

Có  thể  thật  sự  niệm  Phật,  chẳng  khởi  tham,  sân,  si  nữa  thì  đó  chính  là  Ðại 

Trì  Giới.  Chẳng  phân  biệt  ta-người,  đúng-sai  chính  là  Ðại  Nhẫn  Nhục. 

Chẳng  chút  gián  đoạn,  lai  tạp  chính  là  Ðại  Tinh  Tấn.  Chẳng  còn  rong  ruổi 

theo vọng tưởng chính là Ðại Thiền Ðịnh. Chẳng bị các thứ ngoắt ngoéo mê 

hoặc chính là Ðại Trí Huệ. 

Hãy thử tự kiểm điểm: Nếu thân, tâm, thế giới còn chưa buông xuống được, 

tham, sân, si còn tự phát khởi, thị-phi nhân-ngã còn ôm giữ; gián đoạn, xen 

tạp còn chưa trừ sạch, vọng tưởng rong ruổi còn chưa vĩnh viễn diệt hết, các 

thứ  ngoắt  ngoéo  khác  vẫn  còn  mê  hoặc  được  ý  chí  thì  chẳng  phải  là  chơn 

thật niệm Phật. 

Muốn đạt đến cảnh giới Nhất Tâm  Bất  Loạn thì biện pháp ban đầu  là dùng 

xâu  chuỗi  để  ghi  nhớ  phân  minh,  khắc  định  thời  khóa  quyết  định  chẳng 

thiếu. Lâu ngày thuần thục chẳng niệm mà tự niệm thì sau đấy nhớ số cũng 

được, chẳng nhớ số cũng xong. 

Nếu là kẻ sơ tâm mà lại thích bàn chuyện khán thoại đầu, muốn chẳng chấp 

tướng,  muốn  học  viên  dung  tự tại  thì  toàn  là  kẻ  tin  chẳng  sâu,  hành  chẳng 

tận sức, dẫu có giảng được mười hai phần kinh giáo, hiểu nổi một ngàn bảy 

trăm chuyển  ngữ (công án Thiền) thì cũng đều  là chuyện thuộc  về sanh tử, 

lúc lâm chung cũng nhất định vô dụng mà thôi! 



Nhận định: 



Tổ đã minh thị: Tín Nguyện Trì Danh sẽ đạt đến cửu phẩm và bốn cõi Tịnh 

Ðộ. Nếu như Tín chẳng chơn thật, Nguyện chẳng mạnh mẽ thì dù Nhất Tâm 

Bất Loạn cũng chẳng được vãng sanh. 

Lời dạy  này thật  là thiết  yếu;  hãy  nên tín  sâu, nguyện thiết để thẳng đường 

mà niệm. Niệm đến mức rốt ráo thì vô minh đoạn sạch sẽ vãng sanh về cõi 

Thường Tịch Quang. 



---o0o--- 

 12. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Cảnh Ngữ của đại sư Triệt Lưu Hành Sách 

 đời Thanh 



* Niệm Phật cần phải có lòng tin chơn thật: 

a. Một là tin rằng tâm, Phật, chúng sanh, cả ba thứ không sai biệt. Ta là Phật 

chưa thành, Phật Di Ðà là vị Phật đã thành, giác tánh vô nhị. Ta tuy hôn mê, 

điên  đảo,  sai  lầm  nhưng  giác  tánh  chẳng  hề  mất.  Ta  tuy  luân  chuyển  bao 

kiếp  nhưng  giác  tánh  chưa  hề  động.  Vì  thế  mới  nói:  “Ðừng  khinh  kẻ  chưa 

 ngộ, nhất niệm hồi quang sẽ cùng chứng đắc cái ta sẵn có”.  

b. Kế đến, cần phải tin rằng ta là Lý Tánh Phật, danh tự Phật; Di Ðà là Cứu 

Cánh Phật, tánh tuy không hai, nhưng địa vị sai khác một trời, một vực! 

Nếu  chẳng  chuyên  niệm  đức  Phật  kia  để  cầu  sanh  về  cõi  ngài  ắt  sẽ  bị  lưu 

chuyển  theo  nghiệp,  chịu  khổ  vô  lượng.  Nói  cách  khác:  Pháp  Thân  lưu 

chuyển trong năm đường chẳng được gọi là Phật, mà gọi là chúng sanh! 

c. Ba là cần phải tin rằng ta tuy chướng sâu nghiệp nặng, ở trong khổ thành 

đã  lâu,  nhưng  là  chúng  sanh  ở  trong  tâm  của  đức  Di  Ðà;  Di  Ðà  tuy  là  vạn 

đức trang  nghiêm ở  xa ngoài  mười  vạn ức cõi nhưng  vẫn  là đức Phật trong 

tâm ta. 

Tâm, tánh đã là vô nhị thì tự nhiên cảm ứng đạo giao, tâm khổ thiết của ta ắt 

cảm, tâm từ bi của Phật ắt ứng như nam châm hút sắt, chẳng còn ngờ chi. 

Ðầy đủ những lòng tin chơn thật như vậy thì dù  một mảy thiện, một phước 

nhỏ  như  hạt  bụi  đều  có  thể  đem  hồi  hướng  về  Tây  Phương,  trang  nghiêm 

Tịnh  Ðộ.  Huống  hồ  là  trì  trai,  giữ  giới,  phóng  sanh,  bố  thí,  đọc  tụng  Ðại 

Thừa, cúng dường Tam Bảo, các thứ hạnh lành lại chẳng đủ để làm tư lương 

Tịnh Ðộ hay sao? 

Chỉ  vì  tin  chẳng  chơn  thật  nên  bị  chìm  trong  hữu  lậu.  Vì  thế,  ngày  nay  tu 

hành chẳng có yếu thuật nào khác cả; chỉ cốt trong mười hai thời, thêm vào 

ba thứ lòng tin chơn thật ấy thì chẳng cần phải thay đổi hết thảy điều gì mình 

đang tu tập cả. 



*  Nếu  luôn  luôn  nghĩ  lo  việc  Sa  Bà,  một  ngày  nóng  mười  ngày  lạnh,  tâm 

chẳng  chuyên  dốc,  lúc  gặp  ngũ  dục  thì  như  keo  như  sơn,  gặp  phải  nghịch 

cảnh  bèn  kết  oán,  ôm  hận.  Ðến  lúc  mạng  chung  sẽ  ngả  theo  chỗ  mình  coi 

nặng,  vì  Tịnh  nhân  nhỏ  yếu  nên  khó  thoát  khỏi  chốn  khổ.  Ðấy  chỉ  là  do 

chẳng thể bỏ xuống những cái mình xem nặng. 

Ai nấy nên đau đáu nghĩ đến Sa Bà hiểm ác, sớm cầu xuất ly. Bò lê trong lục 

đạo, tiêu dao nơi chín phẩm, [hai đường] lợi hại [khác xa nhau] một trời một 

vực. Hãy nên tu tập nỗ lực, mạnh mẽ tỉnh ngộ! 

Ắt nên sanh lòng chán, ưa lớn lao, bỏ uế lấy tịnh; tin rằng sự lấy bỏ này và 

sự chẳng lấy bỏ vốn chẳng khác gì nhau. 

Ðừng chuộng hư danh, đừng chấp Không Kiến, chớ để kẻ học Thiền có danh 

phận nhưng chỉ chứng đắc tam muội nơi cửa miệng làm mình lầm loạn. Chớ 

cầu sự linh nghiệm ngay trong sớm tối, vọng cầu ngoài tâm có Phật đến đón 

khiến ma sự phát động. Luôn lấy Niệm Phật làm Chánh Hạnh, siêng tu các 

điều thiện làm Trợ Hạnh. 

Lại còn  quyết  ý  mài  giũa tham, sân, si, khiến cho chỗ  nặng biến thành chỗ 

nhẹ, chỗ sống chín dần, tịnh niệm nối tiếp, nguyện - hạnh hỗ trợ nhau thì tự 

nhiên trăm ngàn phần ổn thỏa, thích đáng vậy! 



*  Kính  khuyên  các  bạn:  Cần  phải  có  đủ  nguyện  chơn  thật,  phát  tâm  ưa  - 

chán, coi tam giới như lao ngục, coi nhà, vườn như gông cùm, coi thanh sắc 

như chất độc của loài chim Trầm, coi danh lợi như dây cương, ống khóa, coi 

mấy mươi năm thời vận cùng thông như giấc mộng đêm qua, coi một kỳ thọ 

báo trong cõi Sa Bà như ngụ trong quán trọ: vừa hết đêm đã rời đi. 

Chỉ  lấy  việc trở  về  nhà  làm trách  nhiệm.  Như ý cũng được, bất đắc  ý cũng 

xong, chẳng bỏ lỡ tấc bóng, nhất tâm niệm Phật. 

Nếu thật sự có thể làm được như thế mà chẳng sanh về Tịnh Ðộ thì chư Phật 

đều thành nói dối. Xin hãy cùng gắng lên! 



* Bảy ngày trì danh quý ở chỗ Nhất Tâm Bất Loạn, không gián đoạn, không 

xen tạp, chứ chẳng phải là niệm nhanh, niệm nhiều là hay! 

Chỉ nên chẳng rề rà, chẳng gấp gáp, trì danh nghiêm mật khiến cho câu Phật 

hiệu  phân  minh  vằng  vặc  trong  tâm.  Mặc  áo,  ăn  cơm,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi; 

một câu  hồng danh  miên  mật chẳng đoạn  giống  như thở ra,  hít vào. Chẳng 

được tán loạn, nhưng cũng chẳng để chìm mất. Trì danh như thế thì đáng gọi 

là đạt nhất tâm tinh tấn về mặt Sự! 



* Hiện thời, Tịnh nghiệp học nhân suốt ngày niệm Phật, sám hối tội lỗi, phát 

nguyện mà Tây phương vẫn cách xa là do chưa thể giữ sao cho ngoài chuyện 

vãng sanh không còn nghĩ chuyện gì khác, chưa nhổ được gốc ái, để dây tình 

còn lôi kéo vậy! 

Nếu có thể coi chuyện ân ái cõi Sa Bà như nhai sáp; chẳng quản bận, rảnh, 

động, tịnh, khổ, sướng, buồn, vui, cứ dựa vào một câu Phật hiệu hệt như dựa 

vào núi Tu Di thì hết thảy cảnh duyên chẳng lay động nổi. 

Nếu lúc nào biết mình đang mệt mỏi, lười biếng hoặc là tập khí hiện tiền hãy 

nên mạnh mẽ phát khởi một niệm như tuốt thanh trường kiếm Ỷ Thiên khiến 

ma  quân  không  chỗ  ẩn  trốn,  cũng  như hỏa  lò  rực  lửa  khiến  cho  vô  thỉ  tình 

thức tiêu tan không sót! 

Người  ấy  tuy  đang  ở  trong  chốn  ngũ  trược  mà  thân  đã  nghiễm  nhiên  ngồi 

trong  cõi  Liên  Hoa,  nào  còn  phải  đợi  đức  Di  Ðà  xòe  tay,  đức  Quán  Âm 

khuyên mời mới tin là mình đã vãng sanh nữa! 



Nhận định: 



Trì danh chẳng cốt niệm nhanh, niệm nhiều là hay, nhưng chẳng nên [nại cớ 

đó để] tà tà, lơi là. Cổ đức trì danh ngày đêm cả một vạn biến, há chẳng phải 

là niệm nhanh, niệm nhiều đó sao? 

Câu  “chớ cầu chóng có linh nghiệm, đừng vọng cầu ngoài tâm có Phật đến 

 đón khiến ma sự phát động”  để dạy riêng người tu quán tưởng. Nếu gặp phải 

ma sự thì nên đề khởi chánh niệm, thầm trì Phật hiệu, vì tà chẳng thắng nổi 

chánh nên ma sự ắt tiêu diệt, chẳng cần lo sợ. 



---o0o--- 

 13. Trích yếu Pháp Ngữ của đại sư Phạm Thiên Tỉnh Am Tư Tề đời 

 Thanh 

* [Trích từ] thư viết cho cư sĩ Mâu Tịnh Viễn: 

“Cư sĩ dựng cầu xong có thể nói là không công nào lớn hơn, nhưng tâm cư sĩ 

ham  làm  lành  không  chán;  vừa  xong  một  việc  lành  này  đã  làm  ngay  việc 

lành khác, đã hay càng hay hơn! Còn việc lớn sanh tử thì như thế nào? 

Nếu chẳng coi việc lớn sanh tử là gấp, cứ cắm cúi làm lành thì sự lành dù to 

như núi Tu Di cũng đều là nghiệp duyên sanh tử cả, biết đến ngày nào xong? 

Thiện sự càng lắm, sanh tử càng rộng! Một niệm ái tâm bao kiếp trói buộc, 

có đáng sợ chăng? 

Cư sĩ tham cứu thấu đạt công án thế gian từ lâu, đã tu tập Tịnh nghiệp Tây 

Phương  từ  lâu,  nhưng  cái  tâm  sanh  tử  chẳng  thiết,  gia  duyên  chưa  buông 

xuống được, tạ tuyệt nhân tình chưa nổi, tâm niệm Phật chẳng chuyên là vì 

sao  vậy?  Vì  gốc  lợi  danh  chưa  đoạn  chăng?  Vì  ái  niệm  lôi  kéo,  ràng  buộc 

chăng? 

Ðối với hai điều ấy, ông nên để tâm suy xét kỹ. Nếu như chẳng thể chặt đứt 

hết  thảy  gia  duyên,  thế  sự,  tận  lực  vâng  giữ  sáu  chữ  hồng  danh  mà  mong 

thoát khỏi Sa Bà, mong sanh về An Dưỡng thì khó lắm đấy! 

Chẳng sanh về An Dưỡng mà muốn thoát khỏi sanh tử; đã chẳng thoát khỏi 

sanh tử mà muốn khỏi bị đọa lạc thì xét ra càng khó hơn nữa! Ví dù một đời, 

hai đời chẳng đánh mất thân người, liệu có kham nổi mãi không? 

Than ôi! Cư sĩ huệ tâm lanh lợi, sáng suốt như thế, gia duyên sung túc như 

thế, con cháu hiền năng như thế, việc gì cũng vừa ý mà còn chẳng thể buông 

nổi  vạn  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  là  trời  phụ  người  hay  người  đã  phụ 

trời vậy? 

Chẳng lấy việc niệm Phật làm gấp, chỉ lấy chút điều lành nhỏ trong đời làm 

gấp,  chẳng  lấy  việc  lớn  sanh  tử  làm  đầu,  chỉ  coi  phước  báo  nhân  thiên  là 

trọng thì là hạng chẳng hiểu trước, sau vậy! 

Tuy cư sĩ chẳng cầu phước  nhưng thường làm phước, tuy  muốn thoát sanh 

tử nhưng lại bị trở vào trong sanh tử đều là do ông chẳng biết rằng mình đã 

lơ  là  cõi  kia,  đặt  nặng  cõi  này  đến  nỗi  bánh  xe  đã  xoay  ngang  mà  vẫn  cứ 

mong tiến lên được! 

Bây  giờ,  việc  chính  của  cư  sĩ  là  nên  tạ  tuyệt  việc  đời,  nhất  tâm  niệm  Phật, 

kèm thêm hai chữ “trì trai” mới thật là tận mỹ! 

Nói  chung,  chẳng  thể  dùng  tán  thiện  khơi  khơi  để  đạt  đến  cõi  Phật  Tây 

Phương, chẳng thể cậy vào lười biếng để thoát khỏi vạn kiếp sanh tử được! 

Vô thường nhanh chóng, ngày đêm tới ngay, há chẳng sớm lo liệu hay sao? 

  

Nhận định: 



Tạ  tuyệt  việc  đời  nhất  tâm  niệm  Phật  kiêm  thêm  hai  chữ “trì  trai”  chính  là 

nhiệm vụ quan trọng nhất của hạng người già niệm Phật chúng ta vậy! 



---o0o--- 

 14. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Mộng Ðông Triệt Ngộ đời Thanh 



*  Hết  thảy  pháp  môn  lấy  minh  tâm  làm  chính,  hết  thảy  hạnh  môn  lấy  tịnh 

tâm làm trọng. 

Cách  trọng  yếu  để  minh  tâm  không  gì  bằng  Niệm  Phật.  Nhớ  Phật,  niệm 

Phật,  hiện  tại,  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật.  Chẳng  nhọc  phương  tiện,  tự 

được tâm khai. [Như vậy], niệm Phật chẳng phải là cách trọng yếu để minh 

tâm hay sao? 

Cách trọng yếu để tịnh tâm cũng không gì bằng Niệm Phật. Một niệm tương 

ứng một niệm Phật; niệm niệm ứng với niệm niệm Phật. 

Thanh châu gieo vào nước đục, nước đục chẳng thể không trong. Phật hiệu 

gieo  vào  tâm  loạn,  tâm  loạn  chẳng  thể  không  thành  tâm  Phật.  Như  vậy, 

Niệm Phật chẳng phải là cách trọng yếu để tịnh tâm hay sao? 

Một câu Phật hiệu gồm đủ những điểm cốt yếu của cả hai môn Ngộ và Tu. 

Ðối với Ngộ thì tin ở trong ấy; đối với Tu thì chứng cũng ở trong ấy. Gồm 

đủ  cả  Tín,  Giải,  Tu,  Chứng;  những  điểm  cốt  lõi  của  hết  thảy  các  kinh  Ðại 

Thừa,  Tiểu Thừa không  gì  là chẳng  vét sạch. Một câu Di Ðà chẳng phải  là 

đạo chí yếu hay sao? 



*  Cái  tâm  trong  một  niệm  hiện  tiền  của  chúng  ta  là  toàn  chơn  thành  vọng, 

toàn  vọng  chính  là  chơn,  trọn  ngày  bất  biến,  trọn  ngày  tùy  duyên,  chẳng 

nương  theo  duyên  của  Phật  giới  để  nghĩ  đến  Phật  giới  thì  lại  nghĩ  đến  cửu 

giới. Chẳng nghĩ đến Tam Thừa sẽ nghĩ đến lục phàm. Chẳng nghĩ đến trời, 

người thì sẽ nghĩ đến tam đồ. Chẳng nghĩ đến quỷ, súc sẽ nghĩ đến địa ngục. 

Hễ đã có tâm thì chẳng thể vô niệm. Tâm thể vô niệm chỉ có mình đức Phật 

chứng được; từ bậc Ðẳng Giác trở xuống thảy đều hữu niệm. 

Hễ  khởi  lên  một  niệm  ắt  sẽ  lạc  vào  mười  giới,  mà  chẳng  có  niệm  nào  ra 

ngoài mười giới vì không có gì ngoài mười pháp giới cả. Mỗi một niệm khởi 

lên là một duyên để thọ sanh. Nếu thực sự biết lý ấy mà chẳng niệm Phật thì 

có đời nào có! 

Nếu tâm này có thể tương ứng với đại từ, đại bi, bình đẳng, công đức của y 

báo,  chánh  báo  và  tương  ứng  với  vạn  đức  hồng  danh  thì  đó  chính  là  niệm 

Phật pháp giới. 

Nếu có thể tương ứng với Bồ Ðề tâm, lục độ, vạn hạnh thì chính là niệm Bồ 

Tát pháp giới. 

Nếu có thể tương ứng với tâm Vô Ngã và Thập Nhị Nhân Duyên thì là niệm 

Duyên Giác pháp giới. 

Nếu  có  thể  tương  ứng  với  tâm  Vô  Ngã,  quán  sát  Tứ  Ðế  thì  là  niệm  Thanh 

Văn pháp giới. 

Nếu có thể tương ứng với Tứ Thiền, Bát Ðịnh và Thập Thiện thượng phẩm 

thì là niệm Thiên pháp giới. 

Nếu tương ứng với Ngũ Giới thì là niệm Nhân pháp giới. 

Nếu có thể tu các pháp: Giới, Thiện v.v… nhưng còn ôm lòng sân hận, kiêu 

mạn, thắng bại sẽ lạc vào Tu La pháp giới. 

Nếu  tâm  nghĩ  đến  mười  điều  ác  thuộc  phẩm  hạ  một  cách  thong  thả,  nhẹ 

nhàng thì lạc vào Súc Sanh pháp giới. 

Nếu tâm  nghĩ  đến  mười điều ác bậc  trung  nửa  do dự,  nửa  hăng  hái thì đọa 

vào Ngạ Quỷ pháp giới. 

Nếu tâm tương ứng với Thập Ác bậc thượng một cách mạnh mẽ, hùng hổ thì 

đọa vào Ðịa Ngục pháp giới. 

Thập Ác là giết, trộm, dâm, nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều, tham, sân, tà 

kiến. Trái nghịch với mười điều này là Thập Thiện. 

Hãy nên tự ngầm kiểm điểm những ý niệm phát khởi hằng ngày xem chúng 

tương ứng với pháp giới nào nhiều nhất, tương ứng với pháp giới nào mạnh 

mẽ nhất thì còn cần gì phải nhọc công hỏi người khác chỗ nào để ngày sau 

an thân lập mạng nữa! 



* Một niệm hiện tiền của chúng ta duyên sanh vô tánh, vô tánh duyên sanh, 

nếu chẳng sanh Phật giới sẽ sanh trong cửu giới. 

Nếu xét về duyên sanh vô tánh thì chúng sanh và Phật bình đẳng, là một, là 

không. Nếu xét về vô tánh duyên sanh thì mười giới sẽ hơn kém thật khác xa 

nhau! 

Vua A Kỳ Ðạt lúc lâm chung bị người hầu [chuyên giữ việc] đuổi ruồi dùng 

phất trần phất qua mặt, vì khởi lên một niệm sân hận nên bị đọa làm rắn độc. 

Một người đàn bà  vượt sông, xẩy tay, đứa con rơi xuống  nước; do cứu con 

nên cùng bị chìm. Vì bà từ tâm nên được sanh lên trời. 

Chỉ do  một niệm Từ hay Sân mà phân ra trời và súc sanh. Như vậy, há đâu 

chẳng  dè  dặt  một  niệm  duyên  sanh  lúc  lâm  chung  sao?  Nếu  như  đem  tâm 

này  duyên  niệm  đức  Phật  Di  Ðà,  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  lẽ  đâu  chẳng  được 

thấy Phật vãng sanh? 

Nhưng nhất niệm ấy chẳng thể cầu may mà có được, cần phải dốc tấm lòng 

thành, giữ cho tinh thuần. 

Vì vậy, chúng ta phải ngàn niệm, vạn niệm một câu A Di Ðà này, niệm suốt 

ngày, suốt năm, không gì là chẳng vì để một niệm này được thuần thục mới 

thôi.  Nếu  quả  thật  đã  đạt  một  niệm  thuần  thục  thì  lúc  lâm  chung  sẽ  chỉ  có 

một niệm này, không còn niệm nào khác. 

Trí Giả đại sư  nói:  “Hễ lâm chung tâm tại định thì tâm ấy là tâm thọ sanh 

 Tịnh  Ðộ”.  Chỉ  một  niệm  này,  không  niệm  nào  khác,  há  chẳng  phải  là  tâm 

định hay sao? 

Nếu quả thật niệm được như thế mà chẳng thấy A Di Ðà Phật thì sẽ thấy ai 

đây? Chẳng sanh Tịnh Ðộ sẽ sanh cõi nào đây? Chỉ sợ chúng ta chẳng tự tin 

nổi đấy thôi! 



*  Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Ðề  tâm,  dùng  tín  nguyện  sâu  để  trì  danh  hiệu 

Phật.  Mười  sáu  chữ  ấy  chính  là  một  đại  cương  tông  của  pháp  môn  Niệm 

Phật. 

Nếu  chẳng  phát  khởi  nổi  tâm  thật  sự  vì  sanh  tử  thì  hết  thảy  khai  thị  đều 

thành  hý  luận.  Hết  thảy  sự  khổ  nặng  nề  trong  thế  gian  không  gì  hơn  được 

sanh tử. Không kết thúc được sanh tử thì sanh tử, tử sanh, sanh sanh, tử tử, 

ra  khỏi  bào  thai  này,  vào  trong  bào  thai  khác,  bỏ  cái  đãy  da  này  để  lấy  cái 

đãy da khác, khổ chẳng kham nổi! 

Huống hồ, chưa ra khỏi luân hồi thì khó tránh khỏi đọa lạc: hễ một niệm sai 

lầm ắt lại vào trong nẻo ác. Tam đồ dễ vào, khó ra. Thời gian trong địa ngục 

dài lâu, khổ sở nặng nề. 

Mỗi phen nghĩ đến, ngũ tạng như nung. Vì thế ta nay nên xót đau nghĩ đến 

sanh tử như làm tang cho cha mẹ, như cứu đầu cháy. 

Nhưng, ta có sanh  tử, ta cầu  xuất  ly;  hết thảy chúng sanh đều ở  trong sanh 

tử,  đều  phải  nên  xuất  ly.  Bọn  họ  cùng  ta  vốn  đồng  một  thể,  đều  là  cha  mẹ 

nhiều  đời  của  ta,  là  chư Phật  trong  vị  lai.  Nếu  chẳng  nghĩ  cách  phổ  độ  họ, 

chỉ cầu tự lợi thì về lý đã khiếm khuyết mà tâm cũng chưa an. 

Huống hồ, đại tâm chẳng phát thì ngoài chẳng thể cảm thông chư Phật, trong 

chẳng thể khế hợp bổn tánh, trên chẳng thể viên thành Phật đạo, dưới chẳng 

thể lợi khắp quần sanh thì ân ái từ vô thỉ làm sao giải thoát nổi, oan khiên từ 

vô  thỉ  làm sao cởi  mở  nổi?  Tội  nghiệp bao kiếp khó  nỗi sám trừ, thiện căn 

bao kiếp khó bề thành thục. Tu hành điều gì cũng gặp nhiều chướng duyên 

mà  dù có thành được cái  gì thì cũng biến  thành thiên  tiểu. Vì thế, cần phải 

phát đại Bồ Ðề tâm tương xứng với tánh. 

Ðại tâm đã phát thì nên tu đại hạnh. Nhưng trong hết thảy các hạnh môn, tìm 

lấy  cách  thực  hành  giản  dị  nhất,  dễ  thành  tựu  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  tột 

bực nhất, viên đốn chí cực thì không có gì bằng dùng lòng tín nguyện sâu xa 

trì danh hiệu Phật vậy. 

Tín vừa nói đó nghĩa là: lời nói phạm âm  của đức Thích Ca Như Lai quyết 

không  dối  trá,  tâm  đại  từ  bi  của  đức  Di  Ðà  Thế  Tôn  quyết  chẳng  nguyện 

xuông.  Hễ  lấy  niệm  Phật  cầu  sanh  làm  nhân  ắt  sẽ  cảm  quả  gặp  Phật  vãng 

sanh  giống  như  trồng  dưa  được  dưa,  gieo  đậu  được  đậu;  tiếng  vang  phải 

vọng  theo  tiếng,  bóng  phải  nương  theo  hình.  Nhân  chẳng  bỏ  luống  thì  quả 

chẳng lỡ làng. Như vậy chẳng cần phải đợi hỏi Phật mới có thể tự tin. 

Huống  hồ  tâm  tánh  một  niệm  hiện  tiền  của  chúng  ta  suốt  ngày  tùy  duyên, 

suốt  ngày  bất  biến,  ngang  thì  trọn  khắp,  dọc  thì  tột  cùng,  đương  thể  vô 

ngoại, Tịnh Ðộ Di Ðà đều ở trong ấy. 

Dùng cái tâm sẵn có Phật của mình để niệm đức Phật sẵn có trong tâm ta thì 

đức Phật sẵn có trong tâm ta lại chẳng tương ứng với cái tâm sẵn có Phật của 

ta hay sao? 

Vãng Sanh Truyện đã ghi đầy dẫy những tướng lành lúc lâm chung, há nào 

lừa dối ta ư? 

Tin  như  thế  rồi,  tự  mong  muốn,  ưa  thích  thiết  tha.  Từ sự  vui  trong  cõi  ấy, 

ngoái nhìn nỗi khổ trong Sa Bà thì lòng chán nhàm càng sâu, như lìa hầm xí, 

như ra khỏi lao ngục. Từ nỗi khổ Sa Bà, vọng trông niềm vui trong cõi kia, 

vui mừng, ưa thích càng thêm thiết tha như quay về cố hương, như rảo chân 

đến chỗ có của báu. 

Nói tóm lại là như khát nghĩ đến uống, như đói mong ăn, như bệnh khổ ước 

ao thuốc  hay,  như trẻ  thơ  mong  nhớ  mẹ,  như tránh kẻ oan  gia  vác dao bức 

bách, như ngã vào nơi nước lửa mong gấp được kéo lên. 

Nếu quả thật có thể khẩn thiết như thế thì hết thảy cảnh duyên chẳng thể dẫn 

dắt, xoay chuyển được! 

Sau  đấy,  dùng  cái  tâm  tín  nguyện  ấy  chấp  trì  danh  hiệu.  Trì  một  tiếng  là 

thành  một  hạt  giống  cho  chín  phẩm  sen.  Niệm  một  câu  là  chánh  nhân  để 

vãng sanh. 

Phải  sao  cho  tâm  tâm  tiếp  nối,  niệm  niệm  chẳng  sai,  chỉ  một  mực  chuyên 

cần, chẳng tạp, chẳng gián đoạn, càng lâu càng vững, càng trì càng thiết tha, 

lâu ngày tự thành một khối, nhập nhất tâm bất loạn. 

Nếu thật sự như thế mà chẳng được vãng sanh thì Thích Ca Như Lai hóa ra 

nói dối, Di Ðà Thế Tôn chỉ nguyện xuông; có lẽ nào như thế? 



* Nơi ải đầu sanh tử của chúng ta chỉ có hai thứ lực: 

a. Một là tâm tình lắm mối, thiên đọa chỗ nặng. Ðó là tâm lực. 

b. Hai là như người mắc nợ, kẻ nào mạnh hơn sẽ kéo đi trước. Ðấy là nghiệp 

lực. 

Nghiệp lực rất lớn, nhưng tâm lực càng lớn hơn vì nghiệp không có tự tánh, 

hoàn toàn  nương  vào tâm.  Tâm có thể tạo nghiệp, tâm có khả  năng chuyển 

nghiệp. Vì thế, cái gì tâm đặt nặng, nghiệp lực nào mạnh nhất sẽ quyết định 

việc thác sanh. 

Nếu  tâm  chú  trọng  tu  Tịnh  nghiệp  thì  Tịnh  nghiệp  sẽ  mạnh.  Tâm  nặng, 

nghiệp mạnh thì chỉ có hướng thẳng về Tây Phương, ngày sau báo hết mạng 

tận, quyết định sẽ vãng sanh Tây Phương, chẳng sanh vào chỗ nào khác nữa. 

Giống như cây to, tường to, lúc bình thường đã ngả về phía Tây thì đến ngày 

nào nó đổ xuống quyết sẽ chẳng ngã sang chỗ nào khác! 

Thế  nào  là  tâm  chú  trọng?  Chúng  ta  tu  tập  Tịnh  nghiệp  thì  cốt  sao  tin  cho 

sâu, nguyện cho thiết. Do tín nguyện thâm thiết nên hết thảy tà thuyết chẳng 

thể  lay  động,  lầm  loạn  đuợc;  hết  thảy  cảnh  duyên  chẳng  thể  dẫn  dắt,  xoay 

chuyển được. 

Nếu  ngay  đang  lúc  tu  Tịnh  nghiệp,  đại  sư  Ðạt  Ma  chợt  hiện  ra  trước  mặt 

bảo: 

- Ngươi  nên  bỏ  niệm  Phật  để  thọ  trì  pháp  Thiền  Trực  Chỉ  Nhân  Tâm  Kiến 

Tánh Thành Phật. 

Thì cũng nên hướng về Tổ làm lễ, thưa: 

- Con đã thọ pháp môn Niệm Phật của đức Như Lai, phát nguyện thọ trì, trọn 

đời chẳng đổi, chẳng dám tự trái bổn thệ. 

Dẫu cho đức Thích Ca Như Lai chợt hiện thân dạy: 

- Trước đây ta nói pháp môn Niệm Phật chỉ là phương tiện nhất thời, ngươi 

hãy để pháp môn Niệm Phật lại, ta sẽ vì ngươi giảng pháp môn thù thắng. 

Thì cũng hướng về Phật, dập đầu lễ, bày tỏ: 

- Con trước đã bẩm thọ pháp môn Niệm Phật của Thế Tôn, phát nguyện hễ 

còn một hơi thở quyết chẳng đổi thay, chẳng dám tự trái nghịch bổn nguyện. 

Dù  Phật,  Tổ  hiện  thân  còn  chẳng  thay  đổi  niềm  tin  của  mình,  huống  là 

những  tà  thuyết  hư  vọng  của  ma  vương,  ngoại  đạo  lại  có  thể  lung  lạc,  lầm 

loạn mình được ư? Tin như thế mới đáng gọi là sâu. 

Dẫu cho bánh xe sắt nung đỏ xoay vần vũ trên đỉnh đầu, cũng chẳng vì nỗi 

khổ ấy mà thối thất ý nguyện vãng sanh. 

Dù cho ngũ dục thắng diệu của Luân Vương hiện tiền, cũng chẳng vì sự vui 

đó mà thối thất ý nguyện vãng sanh. 

Thuận nghịch tột bậc như thế vẫn chẳng đổi ý nguyện huống là những hoàn 

cảnh thuận nghịch nhỏ nhặt của thế gian lại có thể lay chuyển nổi hay sao? 

Nguyện như thế mới đáng gọi là thiết tha. 

Tin  sâu,  nguyện  thiết  mới  gọi  là  tâm  đặt  nặng  để  tu  Tịnh  nghiệp  thì  Tịnh 

nghiệp ắt sẽ mạnh mẽ. 

Do  tâm  đặt  nặng  nên  dễ  thuần;  do  nghiệp  mạnh  nên  dễ  chín.  Khi  Tịnh 

nghiệp Cực  Lạc đã chín thì  nhiễm duyên  Sa Bà  liền  hết  nên khi  lâm chung 

dù có muốn cảnh giới luân hồi tái hiện trước mắt, Tịnh Ðộ Di Ðà chẳng hiện 

diện thì cũng chẳng thể được! 

Nhưng tín nguyện như thế cần phải gìn giữ cho thuần thì lúc lâm chung mới 

chẳng lạc vào ngõ rẽ. 



*  Biển  cả  Phật  pháp,  do  Tín  thì  được  vào.  Trong  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  Tín 

càng trọng yếu. 

Xưa  kia,  Vương  Trọng  Hồi  hỏi  Dương  Vô  Vi:  “Niệm  Phật  như  thế  nào  để 

 khỏi  bị  gián  đoạn?”  Ông  Dương  đáp:  “Hễ  một  phen  tin  rồi  thì  chẳng  còn 

 nghi  nữa!”.  Ông  Vương  vui  vẻ  ra  đi.  Lâu  sau,  ông  Dương  mộng  thấy  ông 

Trọng Hồi đến cảm tạ:  “Nhân được ngài chỉ dạy, tôi được đại lợi ích, nay đã 

 vãng sanh Tịnh Ðộ”.  



* Một  là  lấy  thật  vì sanh tử phát  Bồ Ðề  tâm  làm đường  lối chung cho  việc 

học đạo. 

Hai là lấy tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật làm Tịnh Ðộ chánh tông. 

Ba là lấy nhiếp tâm chuyên chú mà niệm làm phương tiện để thực hành. 

Bốn là lấy việc chiết phục phiền não hiện hành làm trách vụ trọng yếu để tu 

tâm. 

Năm là lấy việc giữ vững tứ trọng giới pháp làm căn bản để nhập đạo. 

Sáu là lấy các thứ khổ hạnh để làm trợ duyên tu đạo. 

Bảy là lấy nhất tâm bất loạn làm chỗ quy túc của Tịnh hạnh. 

Tám là lấy các thứ tướng lành để chứng nghiệm việc vãng sanh. 

Tám  điều  này  ai  nấy  đều  nên  hiểu  biết  tường  tận.  Người  tu  Tịnh  nghiệp 

chẳng thể chẳng biết. 



* Chấp  trì danh  hiệu  là phải khư khư ôm  giữ,  giữ chắc trong tâm chẳng  hề 

tạm quên, hễ hơi có một niệm gián đoạn hoặc xen tạp thì chẳng phải là chấp 

trì. Niệm niệm liên tục chẳng hở, chẳng tạp là chơn tinh tấn. 

Tinh  tấn  chẳng  thôi  mới  dần  dần  chứng  nhập  Nhất  Tâm  Bất  Loạn,  viên 

thành  tịnh  nghiệp.  Nếu  đạt  đến  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  mà  vẫn  tinh  tấn  chẳng 

ngơi thì sẽ thấy mình khai trí huệ, phát biện tài, đắc thần thông, thành Niệm 

Phật tam muội; cho đến các thứ tướng lành linh dị đều hiện tiền cả! 

Nhưng  hành  nhân chớ  nên  mang  lòng cầu được chứng  nghiệm, chỉ  nên tận 

sức cho đạt tới Nhất Tâm Bất Loạn mà thôi! 



* Lúc niệm Phật nên buông xuống vạn duyên, chỉ đề giữ một niệm như cứu 

đầu đang bị cháy, như làm ma cho bố mẹ, như gà ấp trứng, như rồng dưỡng 

châu, chẳng cầu điều chứng nghiệm nhỏ nhặt, chẳng cầu mau thành, chỉ nhất 

tâm thường nương theo niệm. Ðấy gọi là vô thượng thâm diệu Thiền. 

Như vậy thì căn, thân, thế giới đều  ngầm  biến chuyển  theo tâm  mình trong 

mỗi niệm, phàm tâm, nhục nhãn làm sao thấy biết được nổi! 

Ðến lúc báo hết, mạng tận, Di Ðà và thánh chúng chợt hiện trước mặt, hoặc 

thấy  mùi  hương  lạ,  nhạc  trời,  các  tướng  thiêng  lành;  người  đời  mới  cho  là 

Tịnh nghiệp thành thục, nhưng có phải là Tịnh nghiệp đến lúc đó mới thành 

đâu? 



* Niệm Phật nên sanh bốn tâm: 

- Một là từ vô thỉ đến nay tạo nghiệp dường ấy, nên sanh hổ thẹn. 

- Hai là được nghe pháp môn này nên sanh tâm vui mừng. 

- Ba là vô thỉ nghiệp chướng, pháp này khó bề gặp gỡ, nên sanh tâm đau xót. 

- Bốn là Phật từ bi như thế nên sanh tâm cảm kích. 

Có được một trong bốn tâm này thì Tịnh nghiệp mới có thể thành tựu. 

Niệm Phật phải  lâu bền, không được  gián  đoạn. Gián  đoạn thì  Tịnh  nghiệp 

chẳng thành được nổi! 

Hãy  nên  dũng  mãnh,  chẳng  nên  lười  mỏi;  lười  mỏi  thì  Tịnh  nghiệp  cũng 

chẳng  dễ  thành.  Nếu  lâu  dài  mà  chẳng  dũng  mãnh  thì  sẽ  thối  thất.  Dũng 

mãnh mà chẳng lâu bền thì chẳng tiến triển nổi! 



*  Trong  lúc  niệm  Phật  chẳng  tưởng  đến  gì  khác.  Chẳng  tưởng  đến  điều  gì 

khác chính là Chỉ. Trong lúc niệm Phật nên rành rẽ phân minh; có thể rành 

rẽ phân minh thì chính là Quán. Trong một niệm đủ cả Chỉ lẫn Quán, không 

cần có Chỉ Quán nào khác. Chỉ là nhân của Ðịnh; Ðịnh là quả của Chỉ. Quán 

là nhân của Huệ; Huệ là quả của Quán. 

Một niệm bất sanh, rành rẽ phân minh chính là Tịch mà Chiếu. Rành rẽ phân 

minh, một niệm chẳng sanh chính là Chiếu mà Tịch. 

Có thể làm được như vậy thì Tịnh nghiệp ắt thành. Thành được như vậy thì 

là thượng phẩm. Từ một người cho đến trăm, ngàn, vạn, ức người tu như thế 

thì đều thành tựu như thế. Người niệm Phật chẳng nên lưu tâm hay sao? 



Nhận định: 



Ðại  Sư ngàn  lời  muôn  lẽ  chỉ  nhằm  dạy  ta  thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Ðề  tâm, 

dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật. 

Trong  lúc  niệm  Phật  nên  buông  xuống  vạn  duyên,  chỉ  giữ  mỗi  một  niệm, 

chẳng cầu sự chứng  nghiệm  nhỏ  nhặt, chẳng cầu chóng thành  tựu, chỉ  nhất 

tâm dựa vào niệm, niệm đến mức không còn tưởng gì khác thì đó là Chỉ. 

Niệm đến mức rành rẽ phân minh thì đó là Quán. 

Trong  một niệm đủ cả Chỉ lẫn Quán, Tịch, Chiếu không hai. Nếu làm được 

như  vậy  thì  ắt  sanh  trong  Thượng  Phẩm.  Xin  từ  đây  mà  vào,  nhiếp  tâm 

chuyên chú mà niệm, chẳng hở, chẳng tạp, tinh tấn chẳng ngơi 



---o0o--- 

 15. Trích yếu các sách Tịnh Nghiệp Tri Tân và Niệm Phật Bách Vấn của 

 đại sư Ngộ Khai Khoát Nhiên đời Thanh 



* Mở mắt niệm Phật, tâm dễ tán động nên có thể nhắm mắt niệm. 

Trong  lúc  niệm  Phật,  để  tâm  rỗng  rang,  đề  khởi  Phật  hiệu,  vừa  niệm  liền 

nghe, nghe rồi liền niệm, liên miên chẳng tuyệt. Thực hành lâu ngày ắt sẽ có 

lúc tương ứng. 

Chỉ  cốt  từng  chữ  chắc  thật  phát  xuất  từ  ý  niệm;  từng  câu  phát  sanh  từ  nơi 

cầu sanh Tây Phương. 

Lại có  một pháp  hệ  niệm:  Lúc không  niệm  Phật thì thường  gởi  ý  niệm  nơi 

thân Phật A Di Ðà, tâm thường thanh tịnh, chẳng động, chẳng  lay thì sẽ có 

công hiệu. 



* Hỏi: Tạp niệm từ đâu đến? 

Ðáp: Một thân người chỉ có một niệm. Cái niệm tưởng niệm Phật là Tha, mà 

cái  niệm tạp  niệm cũng  là  Tha; chỉ  là do  một  niệm ấy chẳng thể  hoàn toàn 

quy về niệm Phật nên có chút phần ra ngoài Phật. 

Hỏi: Làm thế nào để trừ được tạp niệm? 

Ðáp: Chẳng tiêu trừ được. Chỉ nên tự phấn chấn tinh thần, đem một niệm ấy 

hoàn toàn hướng đến Phật thì tạp niệm tự mất. 

Hỏi: Nhưng nếu tinh lực yếu mệt chẳng thể khiến cho tạp niệm mất được thì 

lại nên làm như thế nào? 

Ðáp: Ðạo lực chưa đầy đủ nên hay có nhiều tán loạn, thâu nhiếp lục căn dần 

dần quy về thanh tịnh. 

Lúc tạp niệm khởi, chẳng cần quan tâm đến chúng, ta chỉ biết đến niệm này, 

lại càng chăm chú  nhìn  vào tượng Phật, hoặc chú tâm  nghĩ  nhớ tượng Phật 

thì tạp niệm tự mất. 

Nhưng lâu dần tạp niệm lại khởi, thậm chí vấn vương, quấy nhiễu chẳng cởi 

bỏ  được  thì  bất  tất  phải  nóng  nảy,  cứ  lắng  trong  tâm  tư khiến  cho  sáu  chữ 

hồng  danh:  mỗi  chữ  theo  ý  niệm  khởi  lên  thốt  ra  từ  miệng,  tai  lắng  nghe 

tiếng  niệm  rõ  ràng,  rồi  lại  từ  trong  tâm  niệm  lưu  xuất.  Tuần  hoàn  đan  kín 

như thế chẳng để gián đoạn thì tạp niệm tự mất. 

Nếu có kẻ  độn căn chẳng  làm được  như thế  thì sáu chữ Nam Mô  A Di Ðà 

Phật, cứ hễ niệm một tiếng liền nhớ chữ Nam, niệm hai chữ nhớ chữ Mô, rồi 

đến chữ A, chữ Di, chữ Ðà, chữ Phật, rồi lại chữ Nam. Liên hoàn ghi nhận 

chẳng dứt thì hết thảy tạp niệm không còn chỗ nào để phát khởi được! 



Nhận định: 

  

Nhắm mắt, trống lòng, niệm ra liền nghe, thâu nhiếp sáu căn, dần dần quy về 

thanh  tịnh  thì  tạp  niệm  liền  mất.  Nương  theo  thứ  tự  để  ghi  nhớ  từng  chữ 

cũng  như  phép  “mười  niệm  nhớ  số”  của  Tổ  Ấn  Quang  đều  là  những  phép 

nhiếp tâm rất tuyệt, càng làm thử càng thấy hiệu nghiệm! 



---o0o--- 

 16. Trích yếu sách Bốn Mươi Tám Pháp Niệm Phật của đại sư Diệu 

 Không đời Thanh 



*  Quán  đã  chẳng  dễ  thành,  Giới  cũng  chẳng  dễ  giữ  hoàn  toàn;  các  phước 

chẳng thể mong đạt được trong một sớm một chiều. Diệu ngộ chẳng phải là 

điều kẻ độn căn đạt nổi. Ðại nguyện kiên cố càng hãn hữu. 

Nếu lại chẳng biết nương vào việc già dặn, chắc thật trì danh để ngoi đầu lên 

thì sẽ phải chìm đắm dài lâu trong biển khổ, mãi mãi chịu luân hồi, ngàn đức 

Phật từ bi cũng khó thể cứu độ. 

Già dặn, chắc thật trì danh là chẳng cầu danh lợi, cũng chẳng phô phang tài 

năng, ngoài bốn chữ A Di Ðà Phật chẳng có thêm một mảy vọng tưởng nào 

nữa! 



* Ðã dùng tâm ấy niệm Phật thì đối với hết thảy những sự tạp thiện, tạp ác, 

chẳng cần phải bận tâm đến nữa; tức là: đối với những việc bất đắc dĩ để ứng 

phó vạn duyên trong hằng ngày hễ làm xong liền buông bỏ, chẳng để chúng 

vương vấn chướng ngại tâm niệm của mình. 

Ðã  dùng  cái  miệng  này  để  niệm  Phật  thì  chẳng  để  hết  thảy  những  chuyện 

giết,  trộm,  dâm,  dối  bén  mảng  nơi  cửa  miệng.  Nếu  trót bàn  đến,  liền  nghĩ: 

người niệm Phật chẳng nên như thế, mạnh mẽ niệm Phật  mấy câu, dùng sự 

cảnh tỉnh ấy để tẩy rửa sạch sẽ. 

Ðã dùng cái thân này để niệm Phật thì đi, đứng, nằm, ngồi phải thường giữ 

cho đoan chánh. Thân nếu đoan chánh thì tâm thanh tịnh. 

Niệm  Phật  một  tiếng,  tay  lần  qua  một  hạt.  Chỉ  niệm  bốn  chữ,  chớ  xen  lẫn 

sáu chữ vì niệm bốn chữ dễ thành một khối. Hoặc là niệm đến chữ A thì lần 

qua một hạt, hoặc niệm đến chữ Ðà thì lần qua hạt khác. Hoạch định khuôn 

phép chớ để lầm loạn. Ðấy là cách mượn xâu chuỗi để thúc liễm cái tâm. 

Nếu khi thần trí hôn trầm hoặc vọng tưởng bừng bừng nổi lên thì phải phấn 

chấn tinh thần, lớn tiếng niệm Phật vài trăm câu để tự thay đổi hoàn cảnh. 

Vả  lại,  nhĩ  căn  là  lanh  lợi  nhất,  ngoại  duyên  dễ  xâm  nhập,  tiếng  cảm  tâm 

động, tạp niệm tơi bời. Chỉ có cách lớn tiếng niệm Phật mới có thể khiến cho 

nhĩ căn lay động tâm linh, tâm nghe tiếng chính mình, từng tiếng rõ ràng thì 

hết thảy sự đúng, việc sai tự nhiên mất đi. 

Nếu tinh thần tán loạn hoặc lúc quá  mệt nhọc thì chẳng cần niệm lớn tiếng, 

chỉ  cần  thâu  liễm  tâm  trí,  niệm  khe  khẽ,  đợi  khi  hơi  thở  sung  mãn  trở  lại, 

tinh thần hưng phấn mới lớn tiếng niệm Phật. 

Nếu tâm và hơi thở chẳng phù hợp nhau, hoặc gặp chỗ không thuận tiện thì 

chỉ động môi lưỡi, dùng phép Kim Cang Trì, chẳng nệ nhiều, ít, cốt sao mỗi 

chữ từ trong tâm phát ra. Tâm  nhớ đến rồi  mới động  lưỡi,  lưỡi động  rồi  lại 

trở về tâm. Lưỡi đã phát ra tiếng, tai lại tự nghe. Ðấy là tâm niệm, tâm nghe 

vậy. 

Tâm  niệm  tâm  nghe  là  mắt  chẳng  nhìn  bậy,  mũi  chẳng  ngửi  xằng,  thân 

chẳng vọng động, một vị chủ nhân ông được bốn chữ A Di Ðà Phật mời xuất 

hiện ra. 

Nếu hiềm pháp Kim Cang Trì còn thấy có dấu vết thì tự xưa có phương tiện 

cực  khéo:  chẳng  cần  động  miệng  thốt  ra  tiếng,  chỉ  cần  buộc  tâm  vào  một 

duyên,  khẽ  động  lưỡi  cho  chạm  vào  răng  cửa,  tâm  và  niệm  ứng  theo  nhau, 

âm thanh rành rẽ, tiếng niệm chẳng thoát qua kẽ răng. 

Tánh  nghe  dung  thông  bên  trong:  Tâm  in  theo  cuống  lưỡi;  cuống  lưỡi  lôi 

kéo niệm căn, từ nghe nhập lưu, xoay trở lại nghe nơi tự tánh. 

Ba  thứ  ấy  dung  hội  lẫn  nhau,  niệm  niệm  viên  thông,  lâu  dần  sẽ  thành  duy 

tâm thức quán. 



* Nếu  lắm  hôn trầm thì  nên  vừa đi  kinh  hành  vừa trì. Nếu  lắm tán  loạn thì 

ngồi  ngay  ngắn  mà  trì,  hoặc  là  quỳ,  hoặc  đứng,  thậm  chí  là  tạm  nằm  cũng 

đều  làm  đủ  mọi  phương  tiện,  tùy  theo  sức  trì  danh  để  tự cứu.  Cốt  sao  bốn 

chữ hồng danh chẳng chịu tạm quên trong một niệm. Ðó chính là thuật trọng 

yếu để hàng phục tâm ma. 

Chẳng luận là chỗ sạch hay chỗ dơ, rảnh rang hay bận rộn, cao hứng hay thất 

ý,  chẳng  cần  biết  là  niệm  được  hay  niệm  chẳng  được,  chỉ  thề  rằng  cái  tâm 

niệm Phật này cho đến chết cũng chẳng dứt niệm ấy. 

Vì  sao  vậy?  Nếu  hễ  một  niệm  niệm  Phật  đứt  một  cái  thì  hết  thảy  các  tạp 

niệm: thiện, ác, vô ký lại phát sanh. 

Dẫu cho lúc đang đại tiểu tiện, lúc đàn bà đang sanh nở vẫn chỉ biết đến cái 

niệm.  Càng  khổ  càng  niệm,  càng  đau  càng  niệm.  Sáng  cũng  niệm,  chiều 

cũng niệm, vô sự cũng niệm, hữu sự cũng niệm, chỗ tịnh cũng niệm, chỗ uế 

cũng niệm. 

Chẳng có một niệm nào chẳng phải là Phật thì dù có lúc gián đoạn việc niệm 

Phật khi phải đối phó việc hằng ngày thì cũng chỉ là gián đoạn việc niệm ra 

lời, chứ chẳng gián đoạn mạng mạch thật sự. Công phu đến mức như thế thì 

tâm dễ thành một phiến. 



*  Hai  thời  sáng  tối,  hoạch  định  thường  khóa,  từ  nay  đến  chết  chẳng  tăng, 

chẳng giảm. Ngoài ra, trong mười hai thời, hễ có thể niệm được một câu liền 

niệm ngay một câu; có thể niệm được mười câu thì niệm ngay mười câu. Chỉ 

cốt sao giữa trăm điều bận rộn, hễ rảnh được một khắc liền buông thân tâm 

xuống, trì tụng rành rẽ, cốt sao miên mật, liên tục, phấn chấn, thâu liễm thì 

mới chẳng lỡ uổng tấc bóng. 

Nếu cứ niệm qua quít, chẳng thể chu toàn sự tu tập, luống uổng ngày tháng 

dần trôi, cô phụ tứ ân thì một mai vô thường chợt tới, biết ứng phó ra sao? 



* Lúc đối trước tượng thì coi tượng ấy là đức Phật thật, hãy nên mặt đối mặt, 

tâm tưởng niệm, thành kính. Thành kính tột bậc ắt sẽ linh cảm. 

Nếu lúc không có tượng Phật thì nên ngồi ngay ngắn, mặt hướng về phương 

Tây.  Lúc  khởi  tâm  động  niệm  thì  nên  nghĩ  quang  minh  của  đức  A  Di  Ðà 

Phật  ngưng  tụ  trên  đầu  mình;  từng  chữ,  từng  câu  chẳng  để  luống  uổng  thì 

cũng có thể tiêu diệt được hắc nghiệp. 



* Phàm gặp hết thảy cảnh vui mừng, sung sướng xảy tới thì nên biết những 

điều  vui  ấy  là  hư  huyễn,  chẳng  thường  hằng.  Nhân  lúc  tốt đẹp  ấy,  hãy  hồi 

quang niệm Phật, nương theo quang minh của Phật hòng thuận theo cảnh đó 

trừ khử ít nhiều ác niệm [để được] cát tường liên miên, tu hành như ý; thẳng 

đến khi lâm chung vãng sanh Cực Lạc, há chẳng phải là vui sướng lắm sao? 

Phàm khi gặp hết thảy nghịch cảnh xảy tới thì đều coi chúng là những duyên 

mạnh mẽ mình phải đối diện, chẳng nên tái khởi ác niệm, chỉ thuận theo mà 

chịu  đựng.  Cái  gì  tránh  được  thì  tránh,  tiêu  được  cái  gì  thì  tiêu,  chỉ  thuận 

theo  nhân  duyên,  chớ  quên  niệm  Phật.  Ðược  Phật  quang  gia  hộ  thì  cảnh 

duyên sẽ xoay chuyển. 

Mỗi khi ác quả trong đời này hay đời trước thành tựu thì khổ báo ắt phải xảy 

đến. Vì  vậy, khổ  một phần chính  là ác  một phần; đừng phó  mặc  vận  mạng 

rồi chẳng tu tập, chỉ nên thẹn mình chẳng sớm tu hành. 

Mỗi khi  nghĩ  đến điều ấy,  lông trên thân dựng cả lên,  ngũ tạng tựa  hồ rách 

toạc, bi thương phẫn uất, đau đớn chẳng muốn sống nữa. Ðược như vậy thì 

mỗi chữ đều từ gan, tủy tuôn ra; vậy mới là niệm Phật chơn chánh. 



*  Hễ  thấy  kẻ  khổ  não  thì  trước  hết  phải  an  thân  họ,  rồi  mới  chỉ  dạy,  khai 

phát tâm họ, khuyên họ niệm Phật. Nói cách khác: cứu khổ một lúc thì bố thí 

là  cần  kíp  nhất,  nhưng  để  cứu  nỗi  khổ  bao  kiếp  thì  niệm  Phật  là  trọng  yếu 

nhất. 

Hoặc nếu thấy người hay vật  mắc nạn, sức mình chẳng cứu nổi thì nên gấp 

rút vì họ niệm Phật để an ủi hồn thức của họ. 

Hoặc  trong  đêm  thanh,  tụng  chú  lớn  tiếng  để  thí  cho  quỷ  thần.  Phàm  năm 

nào có cuộc chiến lớn, hay dịch bịnh to thì suốt năm canh trì tụng danh hiệu 

Phật để tiêu tan oán thù, dịch lệ. 

Hãy  nghĩ  rằng  một tiếng  niệm  A Di Ðà Phật của  mình trên thì thấu tới trời 

Hữu  Ðảnh,  dưới  suốt  tột phong  luân;  chúng  sanh  nhiều  trong  các  cõi  nước 

nhiều  như  số  bụi  trần  đều  được  lợi  ích.  Sự  bố  thí  ấy  chẳng  thể  nghĩ  bàn 

được! 



* Tiếng niệm Phật đã thuần thục, trong Lục Trần chỉ có Thanh Trần [mạnh 

mẽ nhất], công dụng của sáu căn toàn nhờ vào tai. Thân cũng chẳng tự nhận 

biết  nó  xoay  chuyển  như  thế  nào,  lưỡi  cũng  chẳng  tự  nhận  biết  nó  chạm, 

đụng ra sao,  ý cũng chẳng tự  nhận biết  nó phân biệt thế  nào,  mũi chẳng tự 

biết  nó  hô  hấp  ra  sao,  mắt  cũng  chẳng  tự  biết  nó  nhắm  mở  ra  sao.  Hai  thứ 

viên thông của ngài Quán Âm và Thế Chí chỉ là một. 

Căn tức là Trần, Trần tức là Căn. Căn hợp với Trần là Thức. Mười tám giới 

hòa tan thành một giới. Lúc mới thì chưa điều hòa được, lâu ngày sẽ tự nhập. 

Phàm  khi  niệm  Phật  thì  chọn  chỗ  đất  sạch  rộng  chừng  bốn  năm  thước,  đi 

kinh  hành  xoay theo chiều phải  một  vòng, sau đó  mới từ từ cất tiếng  niệm, 

dần dần niệm lớn hơn. 

Niệm  như  thế  hết  ba  vòng  xong,  tự  biết  tiếng  phát  xuất  từ  tâm  mình  thấu 

suốt tâm linh, xoay chuyển khắp hư không, bao trùm trọn vẹn mười phương, 

trọn khắp pháp giới. Ðấy là an trụ thân, tâm và thế giới trong câu niệm Phật. 

Ðây  là  an  trụ  thân,  tâm  và  thế  giới  trong  câu  niệm  Phật  để  niệm  Phật  vậy. 

Ðây  là  một  cảnh  thù  thắng  để  diệt  trừ  những  cấu  nhơ  trong  tâm,  hãy  nên 

siêng tu tập. 

Tiếng là tiếng của tâm (tâm thanh), ánh sáng cũng là ánh sáng của tâm (tâm 

quang). Chỗ tâm thanh vang vọng cũng chính là chỗ tâm quang chiếu thấu. 

An  trụ  trong  tâm  thanh  niệm  Phật  chính  là  an  trụ  trong  quang  minh  niệm 

Phật.  Ðây  cũng  là  cảnh  giới  thù  thắng  có  thể  diệt  được  cấu  nhơ  trong  tâm, 

hãy nên siêng tu tập. 

Tâm thanh xoay chuyển, tâm quang chiếu rực, tâm thể tự nhiên hiển lộ. Một 

phiến chơn tâm này như bức gương tròn lớn, suốt tỏ không gì che lấp. Mười 

phương, ba đời, ta, Phật, chúng sanh, đời  trược, chốn khổ, cõi tịnh, đài sen 

đều là hình ảnh in bóng trong gương. 

Thanh  ở  trong  quang,  quang  lại  phát  xuất  từ  gương.  Ðây  là  cảnh  giới  thù 

thắng nhất có thể vĩnh viễn diệt trừ được cấu nhơ trong tâm, càng phải nên 

lưu tâm tu tập. 



*  Chẳng  tạp  là  Chỉ,  Chỉ  là  cơ  sở  của  Ðịnh  vì  tạp  niệm  dứt  thì  chánh  niệm 

hiển hiện. 

Tạp  niệm  có  ba  loại:  một  là  thiện  niệm,  hai  là  ác  niệm,  ba  là  vô  ký  niệm 

(không thiện, không ác). Trừ sạch ba thứ ấy thì mới là chẳng tạp. 

Tâm phải  vắng  lặng, có  vắng  lặng thì thiện  niệm, ác  niệm  mới chẳng sanh. 

Tâm cần phải tỉnh thức, tỉnh thức thì vô ký niệm mới chẳng sanh. 

Ngoài  Phật  không  có  niệm  nên  thường  vắng  lặng;  trong  niệm  có  Phật  nên 

thường tỉnh thức. 

Chẳng trụ là Quán. Quán là cốt lõi của Huệ. Một câu trước đã qua, một câu 

sau  chưa  tới,  một  câu  hiện  tại  cũng  chẳng  trụ,  phân  minh  rành  rành  nhưng 

bất khả đắc; tuy bất khả đắc nhưng phân minh rành rành. 

Nếu khi niệm Phật chẳng hôn trầm, chẳng tán loạn thì Chỉ, Quán, Ðịnh, Huệ 

viên thành trong mỗi niệm. 

Trì giới cấm của Phật để trị thân, trì danh hiệu Phật để trị tâm. Trì lâu ngày 

thì  tâm  thuần,  trì  lâu  ngày  thì  tâm  rỗng  không;  tánh  của  niệm  và  tánh  của 

giới chẳng có hai vậy. 

Khư khư trì giới chẳng để sơ xảy, khắng khít niệm Phật thì lúc lâm chung sẽ 

đánh  nát Quỷ Môn Quan, trốn khỏi tam  giới. Nếu trì  giới đến  mức sâu dày 

thì  đem  [công  đức  ấy]  hồi  hướng  Tây  Phương,  ắt  sanh  Trung  Phẩm.  Nếu 

chưa làm được như vậy thì hãy siêng niệm Phật như cứu đầu cháy. 

Phải biết rằng người niệm Phật thì tâm kẻ ấy chính là tâm từ của Phật, hành 

bi  hạnh của Phật, phát  nguyện rộng  lớn tế độ chúng sanh,  vì khắp  hết  thảy 

các cấu  nhiễm oán triền  mà sám  hối,  hết thảy công  đức dù  nhỏ  nhặt  hay to 

lớn đều hồi hướng Tây Phương. Như vậy mới là chánh nhân của Niệm Phật 

vậy. 



* Một việc vừa xong, một lời vừa dứt, còn chưa niệm Phật ngay mà bốn chữ 

danh  hiệu  Phật đã cuồn cuộn  hiện ra thì đó là dấu  hiệu tam  muội dễ thành. 

Trì danh chẳng lười nhác, khoan khoái lại càng khoan khoái hơn. Lúc niệm 

Phật trì rành rẽ bốn chữ này, ý niệm chẳng chuyển. Bốn chữ bỗng nhiên tạm 

dừng nhưng cũng chẳng có niệm nào nghĩ đến bốn chữ này, mà cũng chẳng 

có niệm nào rời khỏi bốn chữ này, cũng chẳng có niệm nào ra ngoài bốn chữ 

này.  Như  vậy,  có  thể  nói  là  tạm  đắc  cảnh  giới  thù  thắng,  chứ chưa  phải  là 

chơn tâm rỗng không. 

Nhưng cứ chăm chỉ  niệm  Phật thì cảnh ấy sẽ càng  hiện, tâm dần dần trống 

không.  Nếu  như  một  niệm  tâm  trống  không  rồi  dần  dần  hôn  trầm  thì  là  vô 

huệ. 

Phải  biết  là  tâm  càng  trống  không  thì  niệm  càng  nhạy,  tâm  càng  không  thì 

niệm  càng  tịnh;  vì  ta  ở  trong  tâm  Phật  niệm  đức  Phật  trong  tâm  của  ta, 

không với chẳng không còn ở chỗ nào đây? Giống như mặt trời và mặt trăng 

xoay chiếu thế gian; diệu giác viên minh hệt như thế ấy. 



* Trong khi hoạn nạn mà phát tâm niệm Phật ắt sẽ có linh ứng lạ lùng. Tuy 

khắp  nơi  giặc  giã,  cả  làng  tật  dịch  mà  cầu  Phật  gia  hộ  cho  thì  một  người 

niệm, một người an, trăm người niệm, trăm người an. Không phải là Phật có 

lòng  riêng  tư,  lúc  nào  ngài  cũng  ở  trong  ánh  sáng  bình  đẳng,  vô  tâm  ứng 

hiện. 

Vì cớ sao? Vì động niệm  ra tiếng thì cảm  được quang  minh của Phật chiếu 

trên đỉnh đầu  mình, tự  nhiên  niệm  niệm đầy đủ,  niệm  niệm  bền chắc, niệm 

niệm dài lâu, được quang minh của Phật gia bị, thiện thần ủng hộ, tự có thể 

lìa nạn. Chớ nên thay đổi niệm. 



* Lúc lâm chung nếu có thể niệm lớn thì niệm lớn tiếng, chỉ có thể niệm nhỏ 

tiếng thì niệm nhỏ tiếng. Hoặc nếu như niệm lớn, niệm nhỏ cũng đều chẳng 

nổi thì hãy đem bốn chữ [Phật hiệu] thầm nhớ trong lòng, chớ để quên mất. 

Người  hầu  hạ  chung  quanh  nên  luôn  luôn  dùng  bốn  chữ  ấy  để  nhắc  nhở, 

cảnh tỉnh. 

Phải biết là trăm kiếp, ngàn đời ta bị lạc lối toàn là do lúc ấy chẳng giữ được 

một niệm phân minh. Vì sao vậy? Luân hồi sáu nẻo đều là do một niệm làm 

chủ. 

Nếu  một  niệm chuyên chú  nơi  Phật  thì dù thân  xác tan  hoại, thần thức  vẫn 

chẳng tán loạn, liền nương theo một niệm mà vãng sanh Tịnh Ðộ vậy! 

Than ôi! Chỉ cốt phải nhớ bốn chữ A Di Ðà Phật đừng quên! 



Nhận định: 



Miệng  niệm  tai  nghe,  tâm  niệm  tâm  nghe,  thần  thức  niệm  thần  thức  nghe 

chính là bí quyết niệm Phật gồm mười hai chữ của Ðại Sư. 

Xin hãy thực hành tai nghe từ miệng niệm sao cho rành rẽ phân minh, chẳng 

tán loạn, chẳng hôn trầm thì đó là cảnh giới bất loạn. 

Tạm đạt được  mức chí tâm  niệm  và  nghe  thì  là đã thâu  nhiếp sáu căn. Còn 

nếu đạt đến  mức thần  thức  niệm thần  thức nghe thì chẳng phải  là  Tịch đến 

cùng tột, Chiếu đến cùng tột hay sao? 

Chỉ  niệm  bốn  chữ  vì  dễ  thành  một  phiến;  nhưng  ở  chỗ  bẩn  thỉu  và  lúc  đại 

tiểu tiện thì chỉ nên niệm thầm hoặc tâm niệm. Niệm ra tiếng là chẳng cung 

kính. 

Lúc đàn bà sanh nở nên niệm rõ ra tiếng vì niệm thầm thì do tâm lực ít nên 

cảm ứng cũng nhỏ, hoặc đến nỗi do nín hơi nên mắc bịnh vậy! 



---o0o--- 

 17. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Trác Tam Ðế Nhàn thời Dân Quốc 4 



*  Trì  danh  niệm  Phật  thì  cần  phải  tin  chơn  thành,  nguyện  thiết  tha,  hạnh 

thuần thục. 

Trước hết phải buông bỏ những tư tưởng hồ đồ, lộn xộn, hết thảy tạp niệm, 

chỉ giữ chánh niệm, đem bốn chữ Phật hiệu hệ niệm trong tâm. 

Chẳng cần phải niệm lớn tiếng một lúc lâu, chỉ e tổn thương nguyên khí đến 

nỗi bị đau họng. Nếu lúc bị hôn trầm, buồn ngủ thì nên niệm lớn tiếng để trừ 

hôn ám. Cũng chẳng nên niệm Phật nhỏ tiếng một thời gian dài, e dễ bị tán 

loạn, hôn trần, kẻo lo nghĩ lại nổi lên. 

Nếu lúc các ý nghĩ khởi lên thì tự biết tâm chẳng quy nhất, nên gom tâm về 

chánh niệm, niệm lầm thầm. Câu niệm từ miệng thoát ra, tai đón nghe lấy thì 

gọi là tai miệng truyền nhau, tự - tha chẳng cách trở. 

Cách  này  dễ  thực  hành  nhất,  lại  dễ  thuần  thục,  lâu  ngày  thành  Niệm  Phật 

Tam Muội. 



Nhận định: 

  

Kinh  Văn  Thù  Sở  Thuyết  Ma  Ha  Bát  Nhã  chép:  “Như  người  học  bắn,  tập 

 lâu ngày thành khéo. Sau này  tuy vô tâm mà bắn ra phát nào cũng trúng”.  

Xin hãy chỉ giữ chánh niệm, âm thầm mà niệm, lâu ngày thuần thục tự thành 

tam muội như tập bắn lâu ngày thành quen, dẫu vô tâm vẫn bắn trúng. 



---o0o--- 

 18. Trích yếu sách Văn Sao Chánh Tục Tam Biên đại sư Ấn Quang 

 Thánh Lượng thời Dân Quốc 



* Hữu tình phàm phu nghe nói pháp môn Tịnh Ðộ này thì hãy nên tin Sa Bà 

rất khổ, Tây Phương cực vui, phải tin rằng từ nhiều kiếp đến nay, ta nghiệp 

chướng sâu nặng, nếu chẳng nhờ vào Phật lực khó lòng xuất ly; phải tin hễ 

cầu vãng sanh thì đời này sẽ quyết định được vãng sanh, phải tin niệm Phật 

quyết định là được Phật từ bi nhiếp thọ. 

Do tin như vậy, kiên định nhất tâm nguyện lìa Sa Bà như tù nhân muốn thoát 

khỏi lao ngục, không hề có tâm luyến tiếc. Nguyện sanh Tây Phương như lữ 

khách mong trở về cố hương, há có ý niệm chần chừ. 

Từ  đấy, tùy phận, tùy sức chí tâm trì  niệm  thánh  hiệu  A  Di Ðà  Phật chẳng 

luận  là  nói  năng,  im  lặng,  động,  tịnh,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  đón  khách,  tiễn 

khách, mặc áo, ăn cơm, chăm chắm sao cho Phật chẳng rời tâm, tâm chẳng 

rời Phật. 



* Nếu niệm Phật mà tâm khó quy nhất thì nên nhiếp tâm niệm khẩn thiết sẽ 

tự có thể quy nhất. Cách để nhiếp tâm không có gì hơn được chí thành, khẩn 

thiết; tâm chẳng chí thành thì không cách chi nhiếp nổi! 

Nếu  đã  chí  thành  mà  chưa  thuần  nhất  thì  nên  thường  lắng  tai  nghe,  chẳng 

luận là niệm ra tiếng hay niệm thầm đều phải là niệm phát xuất từ tâm, tiếng 

phát xuất từ miệng, âm nhập vào tai; tâm và miệng niệm sao cho rành rẽ rõ 

ràng, tai nghe sao cho rành rẽ, rõ ràng. Nhiếp tâm như thế thì vọng niệm tự 

dứt. 

Nếu  như sóng  vọng  niệm  vẫn  còn  trào  dâng  thì  dùng  cách  mười  niệm  nhớ 

số,  dốc  toàn  bộ  tâm  lực  vào  trong  từng  câu  Phật  hiệu,  tuy  vọng  niệm  có 

muốn khởi cũng chẳng có sức. Ðây chính là diệu pháp rốt ráo để nhiếp tâm, 

càng làm thử càng thấy hiệu nghiệm. 

Lúc niệm Phật thì từ một câu đến mười câu sao cho niệm được phân  minh, 

ghi nhớ phân minh. Niệm mười câu xong lại từ một câu niệm đến mười câu, 

chẳng được niệm đến câu thứ mười hai hay mười ba. Niệm đến đâu, nhớ đến 

đấy; chẳng được dùng chuỗi để nhớ mà phải dụng tâm nhớ. 

Nếu thấy  niệm suốt  mười câu là khó thì chia thành  hai  hơi: từ câu  một đến 

câu năm và từ câu thứ sáu đến câu thứ mười. 

Nếu  vẫn  chẳng  đủ  sức  thì  từ  câu  một  niệm  đến  câu  thứ  ba,  từ  câu  thứ  tư 

niệm đến câu thứ sáu, từ câu thứ bảy niệm đến câu thứ mười, tức là ba hơi. 

Niệm  đến  mức  rõ  ràng,  ghi  nhớ  phân  minh,  nghe  cho  rõ  ràng,  vọng  niệm 

không còn chỗ để bén chân thì nhất tâm bất loạn lâu ngày sẽ tự đạt được. 

Nhưng lúc làm lụng nếu khó nhớ số thì cứ khẩn thiết  mà niệm xuông. Làm 

xong  việc,  lại  nhiếp  tâm  nhớ  số  thì  cái  tâm  lông  bông,  lăng  xăng  sẽ  tụ  về 

chuyên chú nơi nhất cảnh Phật hiệu. 



*  Nhiếp  tâm  niệm  Phật  chắc  chắn  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng,  nhưng 

trong  các  pháp  nhiếp  tâm  thì  chỉ  có  mỗi  cách  xoay  trở  lại  nghe  tiếng  niệm 

thật là bậc nhất. 



*  Pháp  môn  Bảo  Vương  nương  theo  hơi  thở  bao  gồm  cả  Ngũ  Ðình  Tâm 

Quán. Nếu có thể niệm Phật theo hơi thở thì là đã tu kèm cả hai pháp quán 

Sổ Tức và Niệm Phật. 

Nhiếp  tâm  niệm  Phật  thì  nhiễm  tâm  dần  dần  đoạn  tuyệt,  lòng  nóng  giận  ắt 

chẳng còn bừng bừng nữa. Một khi hôn trầm, tán loạn đã hết thì trí huệ hiển 

hiện,  cũng  phá  được  ngu  si.  Ðấy  lại  là  pháp  môn  “nhiếp  trọn  sáu  căn”  của 

đức Ðại Thế Chí. 

Nay  người  niệm  Phật  lơi  là  thì  có  lẽ  chẳng  nên  áp  dụng  cách  này,  sợ  vì 

chẳng kể số nên sẽ trở thành lười nhác. 

Còn  người  đã  cam  tâm  niệm  Phật,  nếu  chẳng  tuân  theo  pháp  này  thì  tam 

muội khó thành. Nếu là bậc lợi căn thì trong  một thất hay hai thất, quyết sẽ 

đắc Nhất Tâm; còn như kẻ tối tăm, chậm lụt, tâm tưởng yếu kém, nông cạn 

thì phải tám năm, mười năm mới có thể chẳng loạn! 



*  Niệm  Phật  bằng  cách  truy  đảnh  dễ  mắc  bịnh.  Niệm  lớn  tiếng,  nhỏ  tiếng, 

kim  cang  trì  hay  niệm  thầm  tùy  theo  tinh  thần  của  mình  mà  vận  dụng  cho 

phù hợp; chớ nên chấp chết vào một cách để đến nỗi bị bệnh ư? 

Niệm  theo  hơi  thở  chẳng  bằng  lặng  lẽ  lắng  nghe  vì  nếu  chẳng  khéo  niệm 

theo hơi thở sẽ bị bịnh, lặng lẽ lắng nghe chẳng bị mắc bịnh. 



* Cảnh tướng của tam  muội chỉ có chứng rồi mới hiểu rõ nổi. Nếu bàn đến 

pháp ấy thì  ngay trong  lúc  niệm  Phật,  ngay  mỗi  niệm  xoay trở  lại quán sát 

chuyên chú vào một cảnh, chẳng rong ruổi ra ngoài cảnh, niệm niệm soi thấu 

nguồn tâm; tâm tâm khế hợp Phật thể. Niệm trở lại cái niệm của chính mình, 

quán ngược lại cái quán của mình. Vừa niệm liền quán, vừa quán liền niệm; 

cốt sao toàn niệm là quán, ngoài niệm không quán, ngoài quán không niệm. 

Tuy quán và niệm đã hòa hợp như nước với sữa nhưng chưa thấu đáo nguồn 

cội, cần phải hướng đến một niệm Nam Mô A Di Ðà Phật bao lượt suy xét 

đến  tột cùng,  khắng  khít  gạn  lọc,  càng  suy  xét  càng  thiết  tha,  càng  gạn  lọc 

càng  thân  thiết,  cho  đến  lúc  tận  lực  công  thuần,  đột  ngột  ý  niệm  rơi  mất, 

chứng nhập cảnh giới “vô niệm, vô bất niệm”. 

Câu  nói:  “Linh  quang  độc  diệu,  thoát  khỏi  căn  trần,  thể  lộ  chơn  thường, 

 chẳng nệ văn tự, tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành, chỉ lìa vọng niệm tức 

 Như như Phật”  đã diễn tả cảnh giới ấy. 

Công phu đến bực ấy thì chứng đắc pháp Niệm Phật, cảm ứng đạo giao, thật 

khéo ra sức. [Người ấy] hiện tại còn chưa ra khỏi Sa Bà nhưng đã thường ở 

sẵn trong Hải Hội. Lâm chung vượt ngay lên Thượng Phẩm, đốn chứng Phật 

thừa. 



* Niệm Phật thì đừng nên dùng pháp quán tâm mà hãy dùng pháp nhiếp tâm. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, Bồ Tát Ðại Thế Chí dạy:  “Nhiếp cả sáu căn, tịnh 

 niệm tiếp nối, đắc tam ma địa; ấy là bậc nhất”.  

Lúc niệm Phật, cái niệm trong tâm (ý căn) cần phải rõ ràng, phân minh, câu 

niệm nơi  miệng (thiệt căn) phải phân  minh, rõ ràng; tai (nhĩ căn) phải nghe 

sao cho rõ ràng, phân  minh.  Ba căn: tai,  miệng,  lưỡi, căn  nào cũng dốc  hết 

vào câu Phật  hiệu thì  mắt chẳng thể  lườm  Ðông,  nguýt Tây,  mũi chẳng  thể 

ngửi các mùi hương khác, thân chẳng thể lười biếng, giải đãi. Ðấy là “nhiếp 

cả sáu căn”. 

Nhiếp cả sáu căn thì dù chưa thể hoàn toàn hết vọng niệm nhưng so với kẻ 

chẳng  nhiếp  sáu  căn  thì  tâm  thanh  tịnh  hơn  rất  nhiều.  Vì  thế  gọi  là  “tịnh 

niệm”. 

Nếu có thể giữ cho tịnh niệm thường liên tục, chẳng có lúc gián đoạn thì tâm 

sẽ tự có thể quy về một chỗ, cạn thì đắc Nhất Tâm, sâu thì đắc tam muội. 

Nếu thật có thể nhiếp cả sáu căn mà niệm thì nghiệp chướng quyết định tiêu 

trừ,  căn  lành  tăng  trưởng,  chẳng  cần  phải  quán  tâm  mà  tâm  tự  thanh  tịnh, 

minh bạch, đâu lại đến nỗi mắc phải căn bịnh tâm hỏa nóng nảy? 

Quán tâm là cách tu quán căn bản của bên Giáo, chẳng thích hợp với căn cơ 

người niệm Phật. “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” mới là pháp thâm 

diệu  thích  hợp  với  hết  thảy  các  căn  cơ:  thượng,  trung,  hạ,  hoặc  thánh  hoặc 

phàm. 

Cần phải biết  là  việc “nhiếp trọn” đó chuyên chú  nơi cái  nghe, tức  là  niệm 

thầm trong tâm cũng phải nghe vì trong tâm khởi niệm là đã có thanh tướng. 

Tự tai  mình nghe tiếng của chính tâm mình, nhưng phải sao cho rành rẽ, rõ 

ràng, sao cho thật sự nghe được từng chữ, từng câu rõ ràng thì lục căn mới 

quy về một chỗ. 

So với tu những các pháp quán khác thì cách tu này ổn thỏa, thích đáng nhất, 

ít tốn sức nhất nhưng lại khế lý, khế cơ nhất. 



* Tuy niệm Phật quý ở chỗ tâm niệm, nhưng chẳng thể bỏ miệng tụng vì ba 

thứ: thân, khẩu, ý hỗ trợ nhau. Nếu tâm có thể ức niệm, nhưng thân chẳng lễ 

kính, miệng chẳng trì tụng thì cũng khó được lợi ích. Vì thế, kinh Ðại Tập có 

dạy:  “Ðại  niệm  thấy  đại  Phật,  tiểu  niệm  thấy  tiểu  Phật”.  Cổ  đức  bảo  niệm 

Phật lớn tiếng thấy thân Phật lớn, niệm nhỏ tiếng thấy thân Phật nhỏ! 

Phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược  tâm  lắm  hôn  trầm,  tán  loạn,  nếu  chẳng  nhờ 

vào sức lễ, tụng của thân, miệng mà muốn đắc Nhất Tâm thì không có cách 

nào được! 



* Pháp môn Niệm Phật chú trọng Tín, Nguyện. Có Tín, Nguyện thì dù chưa 

được  Nhất  Tâm  vẫn  được  vãng  sanh.  Dù  đắc  Nhất  Tâm,  nhưng  thiếu  Tín, 

Nguyện thì cũng chẳng được vãng sanh! 

Người đời hay chú trọng vào Nhất Tâm, chẳng đặt nặng Tín, Nguyện. Ðã bỏ 

mất  điều  trọng  yếu,  lúc  sống  lại  chẳng  đạt  Nhất  Tâm,  sợ  rằng  bị  trở  ngại, 

chẳng  được  vãng  sanh  toàn  là  vì  trái  nghịch  với  điều  kiện:  tin  chơn  thành, 

nguyện  thiết  tha  vậy.  Do  vậy,  càng  phải  tăng  thêm  tín  nguyện  để  đạt  Nhất 

Tâm thì mới là suy nghĩ đúng lối. 

Nếu vì chẳng đạt được Nhất Tâm nên thường cứ nghĩ mình chẳng thể vãng 

sanh thì sẽ thành ra ý nghĩ bại hoại. Chẳng thể chẳng biết điều này! 



* Niệm Phật cốt yếu là để thoát sanh tử, mà đã vì sanh tử thì nên tự sanh tâm 

nhàm chán nỗi khổ sanh tử, tự sanh tâm ưa thích sự vui nơi Tây Phương. Có 

như thế thì hai pháp Tín và Nguyện thường được trọn vẹn. 

Lại thêm chí  thành, khẩn thiết  như con  nhớ  mẹ thì  ba pháp: Phật  lực, Pháp 

lực, tự tâm  tín  nguyện công đức  lực  hiển  hiện  trọn  vẹn  như  mặt trời  rực  rỡ 

trên không, dù có sương dày, băng đóng tầng tầng thì cũng chẳng bao lâu sẽ 

biến mất ngay! 



*  Muốn  tâm  chẳng  tham  sự  việc  bên  ngoài  chỉ  chuyên  niệm  Phật,  người 

chẳng chuyên muốn cho được chuyên, người chẳng thể niệm muốn cho niệm 

được, người chưa được nhất tâm muốn họ đắc nhất tâm v.v… cũng chẳng có 

cách nào áo diệu, lạ lùng, đặc biệt chi cả! Cứ lấy một chữ Chết dán chặt lên 

trán, phủ xuống tận lông mày, tâm thường niệm rằng: 

“Tôi tên  là… từ vô thỉ cho đến đời  hiện tại  này đã tạo ác  nghiệp  vô  lượng, 

vô biên. Giả sử ác nghiệp mà có thể tướng thì mười phương hư không chẳng 

chứa đựng hết được. 

Ðời  trước  có  may  mắn  chi  mà  nay  được  thân  người,  lại  được  nghe  Phật 

pháp. Nếu chẳng  nhất tâm  niệm Phật cầu  sanh Tây  Phương  thì khi  một  hơi 

thở không hít vào được nữa, quyết định sẽ phải thọ khổ nơi vạc sôi, lò than, 

rừng gươm, núi đao nơi địa ngục. 

Dù thoát được địa ngục, lại đọa trong ngã quỷ, súc sanh. Dù được làm người 

thì ngu si tạo nghiệp nên lại đọa lạc, trải qua kiếp số nhiều như vi trần luân 

hồi sáu nẻo, dù muốn xuất ly vẫn chẳng thể được”. 

Niệm được như thế, cầu được như trên thì ngay khi đó sẽ tu tập. Vì thế trong 

kinh  nhắc  đi,  nhắc  lại: “Nghĩ  khổ  địa  ngục,  phát  Bồ Ðề  tâm”.  Ðấy  chính  là 

điều khai thị tối thiết yếu của đấng Ðại Giác Thế Tôn. 

Lúc  niệm  Phật  phải  thường  nghĩ  đến  lúc  chết  phải  đọa  địa  ngục  thì  chẳng 

khẩn thiết cũng sẽ tự khẩn thiết, chẳng tương ứng cũng tự tương ứng. Dùng 

cái  tâm  sợ  khổ  để  niệm  Phật  chính  là  pháp  mầu  bậc  nhất  để  thoát  khổ,  đó 

cũng là pháp mầu tùy duyên tiêu nghiệp bậc nhất. 



* Người niệm Phật chẳng được lạm tu cách tham cứu của nhà Thiền vì tham 

cứu  hoàn toàn chẳng chú trọng  đến tín,  nguyện cầu sanh. Dù có  niệm  Phật 

cũng chỉ chú trọng khán câu  “người niệm  Phật là ai?”  để cầu khai  ngộ  mà 

thôi! 

Nếu khai  ngộ  mà  hoặc  nghiệp đã  hết sạch thì có thể  liễu sanh thoát tử; còn 

nếu hoặc nghiệp chưa tận thì chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh tử. 

Lại  vì không có  tín  nguyện  nên chẳng thể nương  vào Phật  lực để  liễu sanh 

tử. Cả tự lực lẫn Phật lực đều chẳng nhờ cậy được thì muốn thoát luân hồi có 

được hay chăng? 



* Người niệm Phật chẳng được bắt chước kẻ ngu làm các “Phật sự” như: đốt 

hình  nhân  thế  mạng,  gởi  tiền  kho  [Âm  Phủ]  v.v…  vì:  hình  nhân  thế  mạng 

chẳng phát xuất tự kinh Phật mà do người đời sau ngụy tạo; gởi tiền kho là 

nguyện sau khi chết  làm quỷ, trữ sẵn  làm  của tiêu dùng trong Quỷ  đạo. Ðã 

có ý nguyện làm quỷ thì khó vãng sanh. 

Nếu trót đã làm thế, hãy nên bẩm rõ với Phật: “Ðệ tử tên là… cầu vãng sanh, 

trước đây đã gởi tiền kho để tiêu xài trong cõi âm. Nay xin chẩn tế hết cho 

cô hồn” thì mới chẳng chướng ngại việc vãng sanh. 



*  Người  niệm  Phật  nên  ăn  chay  trường.  Nếu  như chẳng  ăn  nổi  thì  nên  giữ 

sáu ngày chay, hoặc mười ngày chay. Mồng tám, mười bốn, mười lăm, hăm 

ba, hăm chín, ba mươi là sáu ngày chay. Thêm vào đó ngày mùng một, mười 

tám, hăm bốn, hăm tám là thành mười ngày chay. Gặp tháng thiếu thì ăn lên 

ngày hôm trước. 

Lại trong ba tháng chay là tháng Giêng, tháng Năm, tháng Chín nên ăn chay 

trường, tạo các công đức, giảm dần dần cho đến hoàn toàn vĩnh viễn đoạn ác 

thì mới hợp lý. Dẫu còn ăn mặn nhưng nên  mua thịt làm sẵn, kiêng hẳn sát 

sanh trong nhà. 



* Niệm  Phật cần nhất phải tận  hết sức  mình  giữ đạo đức,  ngăn tà, giữ  lòng 

thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, giữ tấm lòng lành, nói 

lời lành, làm việc tốt: việc gì mình làm được thì nhận biết đúng đắn mà làm; 

việc gì làm không nổi thì cũng nên phát thiện tâm hoặc khuyên người có khả 

năng hãy làm. Hoặc là thấy ai làm được thì sanh lòng hoan hỷ, thốt lời khen 

ngợi thì cũng thuộc về công đức nơi tâm và miệng. 

Nếu tự mình chẳng  làm  nổi, thấy  người khác  làm được lại sanh  lòng đố kỵ 

thì thành ra tâm hạnh của kẻ tiểu nhân gian ác, quyết bị giảm phước, tổn thọ, 

chẳng có kết quả tốt. Hãy nên thống thiết dè chừng! 



*  Người  niệm  Phật  cần  phải  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ 

tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp. Lại cần phải cha từ, con hiếu, anh nhường, 

em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tôi tớ trung thành, dốc trọn phận 

mình. Chẳng cần biết là người khác đối xử với mình có hết lòng hay không, 

ta cứ luôn tận hết sức mình, tận sức tận tâm đối với gia đình và xã hội. Như 

vậy gọi là thiện nhân. 

Thiện  nhân  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  nhất  định  khi  lâm  chung  liền 

được  vãng  sanh  vì  tâm  người  ấy  tương  hợp  tâm  Phật  nên  cảm  Phật  từ tiếp 

dẫn. 

Lại phải nên khuyên cha mẹ, anh em trai, chị em gái, thê thiếp, con cái, xóm 

giềng,  bạn  bè  đều  thường  niệm  Phật  và  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  (mỗi  ngày 

niệm một vạn câu Phật, rồi niệm năm ngàn câu Quán Âm. Niệm nhiều ít cứ 

chiếu theo đó  mà  gia  giảm). Ðó  là  vì  việc  này có  lợi  ích  rất  lớn,  nỡ  nào để 

người  sanh  ra  ta  cùng  quyến  thuộc,  thân  hữu  của  ta  chẳng  được  hưởng  lợi 

ích này hay sao? 

Vả  lại,  khuyên  người  khác  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  chính  là  thành 

tựu  phàm  phu  thành  Phật,  công  đức  rất  lớn.  Ðem  công  đức  ấy  hồi  hướng 

vãng sanh ắt sẽ mãn nguyện. 

Hễ  tụng  kinh,  trì  chú,  lễ  bái,  sám  hối  và  cứu  nạn,  giúp  nghèo,  làm  các  thứ 

công  đức  thì  đều  nên  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương,  tuyệt  đối  chẳng 

được  cầu  hưởng  phước  báo  đời  sau  trong  đường  trời,  người.  Hễ  có  tâm  ấy 

thì chẳng có phần vãng sanh. 

Nếu sanh tử chưa hết thì phước càng lớn nghiệp càng to, thêm  một đời nữa 

khó  tránh  khỏi  đọa  trong  ba  ác  đạo:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  muốn  lại 

được thân người, lại gặp pháp môn Tịnh Ðộ hòng thoát sanh tử thật khó như 

lên trời vậy! 



*  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thệ  nguyện  sâu  rộng,  theo  tiếng  kêu  mà  cứu  khổ. 

Nếu gặp phải các tai nạn: đao binh, nước lửa, đói kém, nạn châu chấu - sâu 

rầy, ôn dịch, hạn hán, lụt lội, giặc cướp, oan gia, ác thú, độc xà, ác quỷ, yêu 

quái, bịnh tật do oán nghiệp, tiểu nhân hãm hại v.v… mà nếu có thể sửa lỗi 

làm lành, sanh tâm lợi mình, lợi người, chí thành khẩn thiết niệm Quán Thế 

Âm, niệm niệm chẳng gián đoạn quyết sẽ được ngài từ bi che chở, chẳng có 

nguy hiểm, tai ách gì nữa! 


Nhưng  nếu  vẫn  giữ  tâm  bất  thiện,  dù  có  xưng  niệm  thì  chẳng  qua  chỉ  tạm 

gieo  căn  lành  trong  đời  sau,  chẳng  được  cảm  ứng  ngay  trong  hiện  thời  vì 

Phật,  Bồ  Tát  đều  thành  tựu  cho  thiện  niệm  của  con  người,  chứ  tuyệt  đối 

chẳng thành tựu cho người ác niệm. 

Nếu mơ tưởng niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát để thành tựu ác sự cho mình thì 

nhất định chẳng được cảm ứng, chớ có sanh tâm điên đảo như thế! 



*  Chỉ  nên  chơn  thật,  thiết  tha  niệm  Phật  để  tự  nương  vào  từ  lực  của  Phật 

thoát  khỏi  binh  đao,  nước,  lửa  là  những  thứ do  túc  nghiệp  tạo  thành,  cũng 

như  chuyển  báo  nặng  địa  ngục  trở  thành  báo  nhẹ  trong  đời  này.  Gặp  phải 

những tai nạn ấy thì thường ngày đã có lòng tin chơn thật, nguyện thiết tha, 

quyết định sẽ được Phật tiếp dẫn trong lúc ấy. 



* Trong lúc có kinh nguyệt, nữ nhân có thể giảm bớt lễ bái, còn thì cứ niệm 

Phật, tụng kinh đúng như thường lệ. Phải nên thường thay, giặt vải dơ. Nếu 

tay  chạm  phải  vải  dơ  thì  nên  rửa  tay  sạch,  chớ  dùng  tay  dơ  lật  kinh,  thắp 

hương. 

Lúc sanh nở tuy trần truồng, bất tịnh nhưng là vì không còn cách nào khác, 

chứ chẳng phải tự ý buông tuồng đến nỗi ấy; nếu có thể chí thành, khẩn thiết 

niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát ra tiếng rõ ràng thì chẳng bị đau đớn, 

sanh  khó  cũng  như bị  băng  huyết  sau  khi  sanh,  đứa  con  bị  các  chứng  kinh 

phong v.v… 

Dẫu  cho  khó  sanh  cùng  cực,  người  đã  sắp  chết,  bèn  dạy  sản  phụ  ấy  cùng 

những  người  săn  sóc  chung  quanh  cùng  cất  tiếng  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát.  Người  nhà  tuy  ở  phòng  khác  vẫn  có  thể  niệm  giúp,  quyết  định  chẳng 

đến một khắc công phu liền được sanh nở bình an. Không những chỉ không 

có tội lỗi gì mà còn khiến cả mẹ lẫn con gieo đại thiện căn. 

Nhưng không được niệm thầm trong tâm vì niệm thầm tâm lực nhỏ nhoi cho 

nên cảm ứng cũng nhỏ. Hơn nữa, lúc ấy cần phải dùng sức để rặn đứa bé ra, 

nếu niệm thầm thì rất có thể do vì nín hơi nên sẽ mắc bịnh. 



*  Một  câu  Phật  hiệu  miên  miên  mật  mật  thường  luôn  ức  niệm.  Hễ  khi  nào 

giận  dữ,  dâm  dục,  hiếu  thắng,  gắt  gỏng  v.v…  vừa  mới  nhen  nhúm  thì  hãy 

liền nghĩ rằng: “Ta là người niệm Phật, lẽ nào lại có phát khởi ý niệm này?” 

thì niệm vừa khởi lên liền dứt. 

Tập lâu ngày thì hết thảy những ý niệm khiến nhọc lòng tổn xác đều không 

có  cách  chi  phát  khởi  được;  trọn  ngày  được  công  đức  bất  khả  tư  nghị  của 

Phật gia trì thân tâm, tôi dám bảo đảm là chẳng cần đến mười ngày đã thấy 

hiệu nghiệm lớn. 

Nếu  chỉ  tình  cờ  niệm  một  hai  câu  mà  muốn  thấy  ngay  kết  quả  thì  là  dối 

mình, lừa người, tuy có công đức nhưng muốn do đó mà lành bịnh thì quyết 

chẳng thể được! 



* Niệm  Phật ắt phải chí thành,  nếu  như có lúc trong tâm chợt sanh đau  xót 

thì đó là dấu hiệu thiện căn phát hiện, nhưng chớ có nên thường như thế, nếu 

không ắt sẽ bị loài ma đau thương dựa. Hễ có chuyện gì thích ý chẳng được 

hoan hỷ quá mức, nếu không sẽ bị loài ma hoan hỷ dựa. 

Lúc niệm Phật mắt nên nhìn xuống, tinh thần chẳng nên căng thẳng quá mức 

khiến  cho  tâm  hỏa  bốc  lên,  rất  có  thể  sẽ  bị  các  bịnh  vặt  như  đỉnh  đầu  nổi 

mụn nhọt, đau nhức v.v… 

Nên  giữ  sao  cho  ở  mức  vừa  phải,  lúc  niệm  lớn  tiếng  chớ  nên  quá  sức  kẻo 

mắc  bịnh.  Lần  chuỗi  niệm  ngừa  được  tật  lười  biếng,  nhưng  lúc  tịnh  tọa 

chẳng  được  lần  chuỗi,  vì  lần  chuỗi  thì  ngón  tay  động  nên  tâm  chẳng  định, 

lâu ngày ắt sẽ bị bịnh. 

Lúc nằm chỉ nên niệm thầm bốn chữ để tránh nhiều chữ khó niệm. Nếu niệm 

ra tiếng thì một là chẳng cung kính, hai là dễ bị tổn khí. 



* Niệm Phật nhắm  mắt dễ bị hôn trầm. Nếu chẳng khéo dụng tâm, hoặc có 

lúc  gặp  cảnh  ma:  Niệm  Phật  mà  trên  đầu  thấy  có  vật  xoa  vỗ  hoặc  lôi  kéo 

v.v… Ðấy là do lúc niệm Phật, sóng tâm tưởng hướng lên trên quá đến nỗi 

tâm hỏa bốc lên. 

Nếu sụp mí mắt xuống, hướng tâm nghĩ xuống dưới thì tâm liền chìm xuống 

chẳng  còn  bồng  bềnh  nữa,  tâm  hỏa  chẳng  bốc  lên,  căn  bệnh  ấy  liền  bị  tiêu 

diệt. 

Chớ  lầm  tưởng  đấy  là  công  phu  chứng  đắc,  cũng  đừng  sợ  là  ma  cảnh.  Chỉ 

chí thành nhiếp tâm mà niệm và tưởng thân mình đang ngồi hoặc đứng trên 

hoa sen, nhất tâm tưởng nơi hoa sen mình đang ngồi thì tướng đó sẽ tự mau 

hết. 

Nếu chẳng dám tưởng mình đang đứng hay ngồi trên hoa sen vì sợ gặp phải 

ma sự thì chỉ  tưởng  ngọn  lửa  tâm  hỏa  nằm ở dưới bàn chân thì  tâm  hỏa sẽ 

chẳng thể sanh được nữa. 



*  Thấy  Phật  chẳng  phải  dễ  dàng,  trước  khi  đạt  được  Nhất  Tâm,  tuyệt  đối 

chẳng được manh nha ý niệm thấy Phật. Ðã đạt được Nhất Tâm thì tâm hợp 

với Ðạo, tâm hợp với Phật, muốn thấy liền được thấy ngay, chẳng thấy cũng 

trọn chẳng trở ngại gì. 

Nếu  muốn  gấp  thấy  Phật,  tâm  niệm  rối  bời,  ý  niệm  muốn  thấy  Phật  đóng 

cứng  trong  bụng  dạ  biến  thành  một  căn  bịnh  lớn  trong  việc  tu  hành.  Lâu 

ngày, oan gia nhiều kiếp thừa cơ nương theo tình ý vọng động ấy hiện thành 

thân  Phật  để  báo  oán  xưa.  Tâm  mình  không  có  chánh  kiến,  toàn  thể  đều 

thuộc về ma; một phen trông thấy liền sanh mừng rỡ. Bởi đó, ma nhập trong 

tim ruột, bị  ma dựa phát cuồng, dẫu có đức Phật sống cũng chẳng  biết  làm 

cách nào được! 

Chỉ  nên  nhất  tâm,  cần  gì  phải  so  đo  là  thấy  Phật  hay  không  thấy  Phật  cơ 

chứ? Sau khi đạt Nhất  Tâm, chẳng tự biết được lòng  mình  hay sao? Chẳng 

thấy Phật thì càng nên tăng tấn công phu; được thấy Phật thì càng nên lắng 

tâm chuyên tu thì trọn chẳng bị mắc lỗi lầm lạc, lại chỉ có cái lợi tăng tấn thù 

thắng. 



*  Ðóng cửa  Phương  Tiện, cự tuyệt các sự duyên không cấp bách thì rất có 

ích.  Khi  bế  quan  dụng  công  nên  lấy  việc  chuyên  chú,  tinh  thuần  chẳng  hai 

làm chính. 

Nếu tâm thật sự được chuyên nhất thì tự sẽ có sự cảm thông chẳng thể nghĩ 

bàn. Có cảm thông thì tâm càng lại càng tinh thuần, chuyên nhất. 

Nói cách khác: gương sáng đặt trên đài, gặp hình liền hiện bóng, tự các hình 

bóng ấy lăng xăng, ăn nhằm gì đến ta? 

Lúc tâm chưa chuyên nhất, trọn chẳng nên dùng tâm tháo động, vọng tưởng 

để  cầu  cảm  thông  vì  cái  tâm  cầu  được  cảm  thông  ấy  lại  là  đại  chướng  cho 

việc tu đạo. 

Hơn nữa, vì tâm ấy tháo động, vọng tưởng mong ngóng hướng ra ngoài rất 

có thể khiến cho ma sự khởi lên phá hoại tịnh tâm. 



*  Gần  đây,  người  tu  hành  hay  bị  ma  dựa  đều  là  do  tâm  tháo  động,  vọng 

tưởng cầu đạt cảnh giới thù thắng. Ðừng nói là cảnh ma, dù thật sự là thắng 

cảnh đi  nữa nhưng  nếu cả  một đời tâm cứ tham chấp,  hoan  hỷ thì sẽ bị tổn 

hại, chẳng được lợi ích, huống hồ cảnh ấy chưa chắc đã là thắng cảnh ư? 

Nếu như người ấy có công năng hàm dưỡng, không có tâm tháo động, vọng 

niệm, thấy các cảnh giới cũng hệt như chẳng thấy, chẳng sanh hoan hỷ, tham 

nhìn,  hoảng  sợ,  kinh  nghi  thì  đừng  nói  là  thắng  cảnh  hiện  đã  có  ích  mà  dù 

ma cảnh hiện cũng vẫn có ích. Vì sao vậy? Chẳng bị  ma chuyển thì liền có 

thể tăng tấn hướng thượng vậy. 



* Bóng đen chẳng phải là hình bóng của Phật, Bồ Tát, mà cũng chẳng phải 

hình bóng của oan gia đối đầu hiển hiện. Vì nếu Phật, Bồ Tát hiện ra thì sẽ 

thấy được  mặt,  mắt… rõ ràng; oán  gia sẽ  hiện tướng đáng sợ. Tướng bóng 

đen  ấy  chính  là  cô  hồn  có  duyên  với  mình  trong  đời  trước  mong  nhờ  sức 

niệm Phật, tụng kinh được sanh vào đường lành. 

Khi  hồi  hướng  sau  khóa  tụng  hãy  nên  chuyên  vì  họ  hồi  hướng  để  họ  được 

tiêu  trừ  ác  nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  căn,  vãng  sanh  Tây  Phương  khiến  họ 

được lợi ích, chẳng uổng công họ đã một phen khổ sở hiện hình. 



*  Con  người  trong  những  đời  trước  có  nghiệp  nào  là  chẳng  tạo.  May  được 

nghe Phật pháp thì  hãy  nên nhận chân tu trì,  mới  mong  tiêu trừ túc nghiệp, 

siêu độ oan gia. 

Nếu [oan gia] khó bề tháo gỡ thì hãy nên phát Bồ Ðề tâm và thành tâm siêu 

độ thì không chi là chẳng giải oán kết được! 

Niệm Phật mà nghẹn hơi thì chẳng phải là do thể chất yếu đuối mà chính là 

vì nghiệp chướng khiến ra như vậy, hãy nên khẩn thiết, chí thành niệm. Nếu 

như  niệm  chẳng  ra  thì  trong  tâm  hãy  nên  thường  tưởng  nhớ;  khi  nào  niệm 

được thì bèn dùng miệng niệm; khi nào niệm không được thì tâm nghĩ đến, 

tâm nhớ đến. Lâu ngày nghiệp ấy sẽ tiêu. 

Từ  đây  về  sau  làm  gì  nên  lưu  tâm,  phải  ăn  ở  cho  có  hậu.  Ăn  ở  có  hậu  thì 

được  phước,  bạc  bẽo  sẽ  chẳng  được  phước.  Nếu  lại  còn  khắc  nghiệt,  hiểm 

độc, gian xảo hơn thì khác nào như đảnh núi cao vót trơ trọi, mưa dầm cách 

nào cũng chẳng thấm thì cây cỏ làm sao sanh trưởng được! 



Nhận định: 



Ðại  Sư  là  vị Tổ đời thứ  mười ba của  Liên Tông,  ngài  minh thị: đừng dùng 

cách  niệm  Phật  bằng  quán  tâm  mà  hãy  dùng  pháp  niệm  nhiếp  tâm.  Chỉ  có 

xoay  trở  lại  nghe  là  pháp  nhiếp  tâm  tốt  nhất.  Một  chữ,  một  câu  chẳng  để 

luống qua, lâu dần chẳng thối thất, tự được Nhất Tâm. Tin sâu, nguyện thiết, 

tận lực mà hành. 



---o0o--- 

 19. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Từ Châu Phổ Hải thời Dân Quốc 



* Phật có đại trí, biết cơ, biết căn. Chết lòng niệm Phật thì trong bảy ngày là 

không có ai chẳng đạt Nhất Tâm Bất Loạn. Chẳng chịu chết lòng niệm Phật 

thì chẳng thể thành tựu được. 

Tâm vốn hoạt bát, linh thông sao lại bảo là “chết?” Là vì đem cái tâm nghĩ 

tưởng nhân tình ân ái, thị phi, danh lợi đổi lấy tâm niệm Phật. Cổ nhân từng 

bảo: 

   

 “Ðánh chết được vọng tưởng,  

 Cứu được Pháp Thân sống”.  



Ví  như  kẻ  làm  giặc,  cái  tâm  làm  giặc  đã  chết  rồi,  một  dạ  làm  người  đàng 

hoàng. Nếu tâm thật sự chết rồi thì còn ai niệm Phật? 

Mong muốn niệm đến mức Nhất Tâm Bất Loạn thì lại phải nhất tâm bất loạn 

mà niệm. 



*  Niệm  Phật  cần  phải  dụng  công  thiết  thực,  niệm  đến  mức  không  có  năng 

niệm lẫn sở niệm, cũng không có thân, tâm, thế giới, niệm chính là vô niệm. 

Tạp niệm một phen khởi lên liền thành chướng ngại. 

Há có phải là sáng niệm dăm câu, tối niệm vài câu là có thể niệm được thành 

hay  sao?  Cái  niệm  để  niệm  Phật  đó  phải  giống  như  chổi  sắt  quét  sạch  hết 

thảy tạp niệm. 

Tạp  niệm  dẫu  nhiều  nhưng  chẳng  ngoài: tài,  sắc,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ 

nghỉ, sắc, thanh, hương, vị, xúc v.v… Dùng chổi sắt quét thô niệm xong rồi 

quét tế niệm. Dù chẳng thể quét sạch hết trong một lúc nhưng cũng giảm ít, 

lo quét sao cho hết thì mới thấy thái bình. 

Cần  phải  tự  mình  xét  nghiệm  minh  bạch  coi  mình  niệm  Phật  mà  đã  có  thể 

hay chưa thể  quét sạch ân ái  trói chằng,  lôi kéo. Nếu quét chưa  hết  thì cần 

phải sanh lòng hổ thẹn lớn. Ðấy là nói: tin phải chơn thật, nguyện phải thiết 

tha, hạnh phải là thật hạnh thì mới đúng là dụng công chơn thật. 



Nhận định: 

  

Chữ  “chết”  trong  câu  “chết  lòng  niệm  Phật”  (tử  tâm  niệm  Phật)  tuyệt  diệu 

nhất. Vọng tâm: tài, sắc, danh, ăn uống v.v… chưa chết thì làm sao đạt được 

nhất tâm bất loạn đây? 



---o0o--- 

 20. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Thao Quang Viên Anh thời Dân 

 Quốc 



*  Một  câu  Phật  danh  trọn  đủ  các  thần  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  trị  được  hết 

thảy tâm bịnh phiền não. 

Mỗi  khi  nghịch cảnh  xảy tới, tâm sanh phiền  não,  hãy  liền kinh  hành  niệm 

Phật, cứ bốn bước là một câu Phật hiệu, giáp vòng như thế. Niệm được mấy 

vòng thì sẽ dần dần thấy cõi lòng thanh lương, nhiệt não tự biến mất. 

Có lúc  lắm  việc tâm bị khuấy động, đêm  đã khuya  vẫn chẳng  ngủ được thì 

cũng nên chuyên xưng Phật hiệu, chừng khoảng chốc lát thân tâm an định sẽ 

ngủ được, không có các mộng tưởng. 

Lúc  đang  chép  kinh  thì  mỗi  một  nét  bút  là  một  câu  Phật  hiệu,  tinh  thần 

chẳng tán loạn, vọng niệm chẳng khởi, viết lâu cũng chẳng thấy khổ sở. 

Nếu thật sự tin được một pháp Niệm Phật này, chuyên tâm xưng niệm chẳng 

hề  gián  đoạn,  niệm  đến  mức  tâm  không,  cảnh  lặng  thì  phiền  não  không  có 

cách nào phát sanh được! 



* Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nhiếp tâm là Giới” , Niệm Phật chính là pháp để 

nhiếp tâm vì lấy chánh niệm của việc niệm Phật để ngưng dứt các vọng niệm 

vin  nắm.  Nếu  như  dùng  cái  tâm  thường  vin  nắm  các  duyên  sắc  trần  để 

chuyên  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  tịnh  niệm  tiếp  nối  thì  sẽ  tự  chẳng  bị  sắc  trần 

xoay chuyển, nhiếp quy về chánh niệm niệm Phật. Các duyên vin nắm theo 

thanh trần, hương trần v.v… đối với mỗi duyên đều giống như thế thì chẳng 

đến nỗi tự mình phá giới, làm ác! 

Niệm  Phật  đến  mức  niệm  nào  cũng  tương  ứng  với  Phật  thì  lẽ  đương  nhiên 

các  niệm  chẳng  khởi,  liền  có  thể  thanh  tịnh  ý  nghiệp,  tự  nhiên  đầy  đủ  các 

giới. 

Hai nghiệp thân, khẩu cũng đều do ý nghiệp phát khởi. Ý nghiệp chẳng nghĩ 

đến  giết,  trộm,  dâm,  chẳng  tưởng  đến  nói  dối,  nói  thêu  dệt,  nói  ác,  nói  đôi 

chiều  thì  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp  chẳng  phạm  giới.  Vì  thế  Niệm  Phật  là 

pháp  môn  thanh  tịnh  các  nghiệp;  một  câu  danh  hiệu  Phật  thanh  tịnh  cả  ba 

nghiệp. Ðiều  này chứng tỏ  một cách rõ ràng rằng  Niệm Phật có đủ cả Giới 

Học. 



Nhận định: 



Niệm  Phật  thanh  tịnh  được  cả  ba  nghiệp,  trị  hết  thảy  tâm  bịnh  phiền  não. 

Xin hãy nhiếp tâm chuyên niệm, niệm đến mức tâm không cảnh lặng; phiền 

não, nghiệp chướng sẽ tự nhiên tiêu trừ. 



---o0o--- 

 21. Trích yếu các sách Pháp Vựng và Niên Phổ về đại sư Hư Vân Ðức 

 Thanh Cổ Nham thời Dân Quốc 



*  Hết  thảy  các  pháp  môn:  Tham  Thiền,  Niệm  Phật,  Trì  Chú  v.v…  đều  để 

dạy  chúng  sanh  phá  trừ  vọng  niệm,  hiển  lộ  bổn  tâm  của  chính  mình.  Phật 

pháp không có cao, thấp; nhưng căn cơ có lợi, độn. Trong các pháp môn ấy, 

pháp Niệm Phật thật là phương tiện ổn thỏa, thích đáng nhất. 

Tịnh  tọa  là  phương  pháp  phương  tiện  dạy  người  xoay  trở  lại  quán  sát  tự 

tánh, cốt yếu là hệ niệm một câu Phật hiệu (hoặc A Di Ðà Phật, hoặc Quán 

Thế Âm Bồ Tát đều được). Tâm tâm khế hợp, niệm niệm tiếp nối, phát xuất 

từ nơi tâm, lọt vào tai chẳng để gián đoạn. Nếu thật có thể làm được như thế 

thì không còn có các tạp duyên khác xâm nhập được nữa. 

Nếu  có  thể  thực  hành  như  vậy  lâu  ngày  chẳng  lui  sụt,  càng  siêng,  càng 

chuyên, càng trì càng thiết tha, chẳng phân biệt là đi, đứng, nằm, ngồi, thức, 

ngủ, động, tịnh, rảnh, bận thì sẽ thẳng bước về nhà, vĩnh viễn sanh trong An 

Dưỡng. 

Vừa  biết  có  chút  cảnh  để  chứng  minh chắc  chắn  là  mình  đã  quán  triệt  liền 

sanh tâm động niệm, chấp trước vào đó thì chẳng thể tiến bộ nổi! 

Nếu tịnh tọa đúng pháp sẽ có thể điều hòa cả tứ đại. Muốn được khỏe mạnh 

thì phải  giữ cho tự nhiên:  thân thể có bịnh hãy  nên điều dưỡng thích đáng, 

chẳng  miễn  cưỡng  chống  chọi;  dụng  công  tu  hành  chẳng  câu  nệ  vào  đi, 

đứng, nằm, ngồi. Mục đích của tịnh tọa tu hành phải là nhằm giải thoát sanh 

tử. 

Ăn  mặn,  giết chóc, tổn  hại sanh  vật  rất trái  nghịch  với  tông chỉ từ  bi khiến 

cho người ta trí tối tăm, tinh thần hôn ám, tăng trưởng tham, sân, dâm dục, 

tăng thêm vô biên sanh tử, thân sau nghiệp chất như núi, oan oán đòi nợ có 

ngày nào xong. Bình thủng chứa dầu, nhọc nhằn tinh thần. Kẻ trí hãy nên tự 

suy xét đó! 



* Người mới phát tâm thấy Tham Thiền và Niệm Phật là hai chuyện, nhưng 

người tu tập lâu chỉ thấy chúng là một. 

Tham Thiền đề khởi một câu thoại đầu, cắt ngang dòng sanh tử, là phát xuất 

từ  tín  tâm  kiên  định.  Nếu  chẳng  nắm  chắc  câu  thoại  đầu  thì  dù  có  tham 

Thiền cũng chẳng thành. 

Nếu  tín  tâm  kiên  định,  ôm  chết  một  câu  thoại  đầu  mà  tham  cho  đến  lúc 

chẳng còn biết trà là trà, chẳng biết cơm là cơm nữa, công phu đã thuần thục, 

căn, trần rơi rụng, đại dụng hiện tiền, giống hệt như tịnh cảnh hiện tiền của 

người niệm Phật đã đạt đến mức thuần thục. 

Ðạt đến cảnh  giới ấy,  lý sự  viên dung, tâm  - Phật bất  nhị, Phật  như, chúng 

sanh như, nhất như, vô nhị như thì còn sai biệt ở đâu nữa? 



Nhận định: 



Ðại  Sư  là  bậc  Thái  Sơn,  Bắc  Ðẩu  đương  đại  của  nhà  Thiền,  đã  tự  chứng 

công  phu tham thiền đến chỗ thuần thục,  đại  dụng  hiện tiền, chẳng khác  gì 

tịnh  cảnh  hiện  tiền  của  người  niệm  Phật  thuần  thục.  Xin  hãy  liền  ôm  chết 

một câu Phật hiệu mà niệm, chẳng cần phải Thiền Tịnh Song Tu! 



---o0o--- 

 22. Trích yếu Di Trứ của đại sư Trí Quang Văn Giác thời Dân Quốc 



* Lúc sống có ba điều quan trọng nhất: 

a. Một là thuyết pháp ít, niệm Phật nhiều. Muốn làm việc gì thì nhanh chóng 

làm  xong,  việc  gì  cần  giao  phó  thì  gấp  gáp  giao  phó.  Ðừng  lưu  luyến  phú 

quý  cõi  nhân  gian,  đừng  hâm  mộ  sự  khoái  lạc  trên  trời.  Ðặt  nặng  việc  làm 

lành, khuyến hóa người khác khởi tín tâm, tùy phận tùy sức mà làm, chủ yếu 

là niệm Phật cầu sanh Tây Phương, thấy Phật, nghe Pháp. 

b. Hai là lập chí quyết định, chẳng để người khác dùng miệng lưỡi lung lạc, 

chẳng để người khác xê dịch gót chân. Những việc tiếp đãi, thù tạc thói đời 

nên giảm bớt, chẳng cần phải phô diễn dằng dai. Tuổi già quang âm có hạn, 

chớ để luống qua nữa. Trong tâm có điều gì nghi ngờ hãy nên thưa hỏi minh 

bạch, chẳng nên hàm hồ tự mình lầm lạc. 

c. Ba là  luôn  luôn tự hỏi chính  mình:  A Di Ðà  Phật có ở trong tâm chăng? 

Tượng  Phật  có  ở  trước  mắt  chăng?  Ði,  đứng,  nằm,  ngồi  có  đều  niệm  Phật 

chăng? Dù nhàn hay bận đều chẳng quên hay không? 

Phàm  hết  thảy  những  việc  lành  đã  làm,  các  công  đức  như  niệm  kinh,  niệm 

Phật, trì chú,  lễ bái, tịnh tọa  v.v… đều phát nguyện  hồi  hướng:  hiện tại  gia 

thuộc  bình  an,  tương  lai  trang  nghiêm  Tịnh  Ðộ;  lại  cầu  lúc  lâm  chung  biết 

trước thời khắc, tâm chẳng điên đảo, được Phật tiếp dẫn. 



Nhận định: 



Cả một đời Ðại sư hành theo kinh Hoa Nghiêm, ngài dạy ba việc trọng yếu 

lúc sanh tiền thật là tinh yếu, xác đáng. Xin hãy lập chí quyết định, đừng để 

người khác lung lạc, nói ít, niệm nhiều, rảnh bận chẳng quên, luôn luôn phản 

tỉnh, việc gì cũng hồi hướng quyết sẽ được Phật tiếp dẫn. 



---o0o--- 

 23. Trích yếu sách Long Thư Tịnh Ðộ Văn của cư sĩ Hư Trung Vương 

 Nhật Hưu đời Tống 



*  Mạnh  Tử  nói:  “Ai  cũng  có  thể  là  Nghiêu,  Thuấn” .  Tuân  Tử  nói:  “Người 

 tàn ác cũng có thể trở thành ông Vũ” . Thường Bất Khinh Bồ Tát nói:  “Tôi 

 chẳng dám khinh các ngài, các ngài đều sẽ thành Phật”  là vì ai cũng có thể 

là thánh hiền, cũng có thể thành Phật. Tây Phương Tịnh Ðộ chính là đường 

lối  tắt  trọng  yếu,  không  ai  chẳng  tu  được.  Vì  thế,  khuyên  khắp  mọi  người 

nên tu trì. 

Kệ khuyên tu Tây Phương của Ðại Từ Bồ Tát có câu: 

   

 Khuyên được hai người tu,  

 Như chính mình tinh tấn 

 Khuyên được mười người khác 

 Phước đức đã vô lượng 

 Nếu khuyên trăm, ngàn người 

 Ðáng gọi chơn Bồ Tát 

 Lại khuyên hơn vạn người 

 Chính là Phật Di Ðà.  

   

Xem  đó  thì  biết  thuyết  Tây  Phương  chẳng  phải  là  cái  tâm  quảng  đại  muốn 

cho  người  người cùng biết đến đạo  này để tích tụ  vô  lượng phước báo  hay 

sao? 

Phàm  đối  với thầy, bạn,  những bậc có ân, tính  xuống cả tôi  tớ đều  nên  lấy 

việc  bảo  cho  họ  biết  về  pháp  Tịnh  Ðộ  để  báo  đáp.  Phàm  đối  với  hết  thảy 

những ai dù  biết  hoặc không,  hiểu  hay chẳng  hiểu, ta đều  muốn dùng pháp 

này để giáo hóa khiến họ cùng sanh Tịnh Ðộ. 

Hết thảy chim bay,  thú chạy,  thậm chí  loài trùng bay, bò, cựa quậy,  bất cứ 

loài  nào  có  hình  tướng  thấy  được,  hễ  ta  trông  thấy  thì  đều  vì  chúng  niệm 

Phật vài tiếng, phát thiện nguyện rằng: 

“Nguyện các ngươi hết kiếp sống này sẽ sanh vào thế giới Cực Lạc. Sau khi 

ta đắc đạo sẽ độ hết các ngươi”. 

Ðối  với  những  loài  ta  chẳng  thấy  được  hình  tướng  của  chúng  thì  cũng  nên 

phát nguyện như vậy. 

Như thế thì thiện niệm mới chín muồi, đều có duyên đối với hết thảy chúng 

sanh,  ắt  sanh  trong  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh,  mai  sau  hóa  độ  không  ai 

chẳng vui thuận theo. 



*  Trai  tăng  cúng  Phật,  thắp  hương,  dâng  hoa,  treo  phan,  dựng  tháp,  niệm 

Phật,  lễ sám  là  những cách để sùng phụng Tam  Bảo, đem  công  đức ấy  hồi 

hướng nguyện sanh Tây Phương cũng được. 

Hoặc là làm các thứ việc lành phương tiện lợi ích thế gian: 

Hoặc là hiếu dưỡng phụ mẫu, yêu mến bạn bè, con em, trong khuê môn hết 

sức làm lành, họ hàng hòa thuận, xóm giềng làng nước thân thiết, lấy lễ đãi 

nhau, làm ơn cho nhau. 

Thờ  vua  thì  dốc  lòng  son  báo  quốc,  làm  quan  thì  nhân  từ  lợi  dân,  khéo  an 

quần chúng, chăm phục vụ cấp trên. 

Hoặc  dạy  dỗ  kẻ  ngu  mê,  hoặc  giúp  người  cô  đơn,  yếu  đuối.  Hoặc  giúp  kẻ 

mắc việc cấp bách, chu cấp người nghèo. Hoặc sửa cầu đào giếng, hoặc thí 

thuốc chia cơm,  hoặc  giảm  việc phụng dưỡng chính  mình để  làm  lợi  người 

khác, hoặc bỏ tiền của giúp người. 

Hoặc  là  tự  tiết  kiệm,  giản  ước,  hoặc  dạy  người  khác  làm  lành,  hoặc  khen 

thiện,  ngăn  ác.  Tùy  sức  làm  hết  thảy  việc  lành.  Dùng  đó  để  hồi  hướng 

nguyện sanh Tây Phương cũng được. 

Hoặc làm hết thảy những việc lợi ích thế gian chẳng nệ là lớn, nhỏ, nhiều, ít. 

Dù  chỉ  là  thí  một  đồng  hoặc  một  chén  nước  cho  người,  thậm  chí  với  mảy 

may  điều  lành  đều  khởi  niệm  rằng:  “Dùng  thiện  duyên  này  hồi  hướng 

 nguyện  sanh  Tây  Phương”,  thường  khiến  cho  nhất  niệm  chẳng  đoạn,  niệm 

niệm hướng về đó ắt sẽ sanh trong Thượng Phẩm. 



* Tu Tịnh Ðộ nên thuận theo địa vị của mình mà làm lành để giúp công cho 

việc tấn tu: 

a. Tăng phải nên sớm tu Tịnh Ðộ để thoát ngay ra khỏi luân hồi, gặp gỡ Phật 

A  Di  Ðà  thì  mới  là  hoàn  tất  phận  sự  của  người  xuất  gia.  Hễ  nhận  lấy  một 

đồng cúng thí của người khác, được cúng một bữa ăn đều phải nên vì người 

đó  dạy  cho  pháp  Tịnh  Ðộ  để  báo  đức.  Dù  kẻ  ấy  chẳng  tin  cũng  khiến  cho 

người ấy biết đến pháp này. Nghe quen tai dần, lâu ngày sẽ tự tin. Hãy nên 

thường giáo hóa người khác như thế thì hiện đời được người khác cung kính, 

thân sau ắt đạt Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

b. Kẻ sĩ phải  nên chăm chỉ  học  hành, dốc  lòng  hiếu thuận,  nghĩ  xa đến đời 

ông tổ, ông sơ của mình nếu ai còn sống thì làm cho họ lưu tâm nơi đạo này. 

c. Hàng quan  lại  phải tu phước, làm các phương tiện  nhằm  ái  nhân  lợi  vật. 

Dùng đấy để  hồi  hướng  Tây  Phương, thoát  ngay ra khỏi  luân  hồi,  thọ  - lạc 

vô cùng. 

d.  Kẻ  giàu  nên  tùy  phận  mà  sống,  giảm  tiêu  xài  để  giúp  người,  chẳng  tiếc 

của làm lành, chẳng tham của làm ác, thường nghĩ phước thế gian có lúc hết. 

Nếu hồi hướng về Tây Phương thì sẽ vô tận. 

e. Kẻ gặp lắm nỗi truân chiên đừng oán trời trách người, nên siêng sám hối, 

thường niệm Phật cho tiêu túc chướng, tăng trưởng thiện duyên. 

Nếu  có  thể  lần  lượt  giáo  hóa  người  khác  như  thế  khiến  cho  họ  lại  khuyến 

hóa  người  khác  thì  hiện  đời  có  thể  tiêu  tai,  được  phước,  thân  sau  ắt  sanh 

trong Trung Phẩm, Thượng Phẩm. 



*  Nông,  thương  đều  nên  tự  nghĩ: Cày  cấy  sát  hại  sanh  mạng  loài  vật,  mua 

bán sao khỏi có lúc dối trá, hãy nên tránh chuyện ngoắt ngoéo, sám hối làm 

lành. Kẻ làm thợ đừng mong mỏi quá đáng, nên làm việc tận tâm. 

Ai nấy đều nên thường niệm Phật, nguyện thấy Phật đắc đạo rồi thì trước hết 

sẽ độ những kẻ mình trót đã sát hại từ khi sinh ra đến nay cũng như những 

chúng sanh  mình từng giao thiệp. Kế đó, độ hết thảy kẻ oán, người thân và 

chúng  sanh  hữu  duyên,  vô  duyên.  Niệm  niệm  bất  tuyệt  như  thế,  niệm  tự 

thuần thục, nhất định sanh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu ai nấy làm như thế để giáo hóa người khác, khiến cho họ lại khuyến hóa 

người  khác  thì  hiện  đời  được  phước,  thân  sau  ắt  sanh  trong  Trung  Phẩm, 

Thượng Phẩm. 

Kẻ chài  lưới, săn bắn, đồ tể, đầu bếp  và  người  mở tiệm ăn  đều phải  nên tự 

nghĩ: cá, tôm, cầm  thú đều  là tánh  mạng  mà  mình sát  hại, tội ấy  vô  lượng. 

Nếu  có  thể  đổi  nghề  thì  là  tốt  nhất.  Còn  nếu  không  đổi  ngay  được  thì  nên 

giảm bớt dần, chớ giết  nhiều  mạng  những  loài  vật  nhỏ và ốc, hến,  lươn, ba 

ba v.v… là những con vật khó chết. 

Thường niệm Phật sám hối, phát đại nguyện rằng: “Nguyện sau khi tôi thấy 

Phật  đắc  đạo,  sẽ độ  hết  những  kẻ  bị  tôi  giết  và  bị  tôi  ăn  thịt từ  khi  sanh  ra 

đến nay khiến đều sanh Tịnh Ðộ”. 

Niệm niệm bất tuyệt như thế, niệm tự thuần thục cũng sanh về thế giới Cực 

Lạc. Nếu giáo hóa người khác như vậy, khiến họ lại khuyến hóa người khác 

thì  hiện  thế  sẽ  tiêu  tai  diệt  tội,  thân  sau  cũng  chẳng  ở  trong  Hạ  Phẩm  Hạ 

Sanh. 



* Kẻ trong chốn phong trần cũng nên tự tỉnh ngộ, đoạn trừ dâm nghiệp. Nếu 

chưa đoạn nổi thì thường niệm Phật, phát đại nguyện rằng: 

“Nguyện  ác  nghiệp  của  con  ngày  một  tiêu  trừ,  thiện  nghiệp  ngày  một  tăng 

trưởng, cơm áo tạm đủ, chóng thoát khỏi chốn này. Sau khi gặp Phật đắc đạo 

rồi sẽ độ cho hết thảy những người vì tôi mà làm chuyện dâm dục đều sanh 

Tịnh Ðộ”. 

Kẻ  tội  ác  bịnh  khổ  nên  gấp  sám  hối,  hồi  tâm  niệm  Phật,  thệ  nguyện  chẳng 

làm ác sát sanh nữa, chẳng còn lại não hại hết thảy chúng sanh nữa. Nguyện 

đời  này  sớm  hết  bịnh  khổ;  sau  khi  gặp  Phật  đắc  đạo  sẽ  độ  cho  hết  chúng 

sanh bị mình sát hại trong đời trước, đời này và hết thảy kẻ oán, người thân 

đều sanh Tịnh Ðộ. 

Niệm  niệm  bất  tuyệt,  niệm  tự  thuần  thục  quyết  định  sanh  về  thế  giới  Cực 

Lạc. Nếu giáo hóa người khác như vậy, khiến họ lại khuyến hóa người khác 

thì hiện thế sẽ tiêu tai diệt tội, bịnh khổ ắt lành. Phước báo vô cùng, thân sau 

ắt sanh về thế giới Cực Lạc. 



Nhận định: 



Tịnh nghiệp học nhân xin hãy sùng phụng Tam Bảo, hành đủ các điều thiện, 

phát  khắp  các  đại  nguyện,  độ  hết  chúng  sanh  khiến  cho  thiện  niệm  thuần 

thục sẽ được Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

Nếu  sanh  sống  bằng  ác  nghiệp  chẳng  thể  đổi  nghề  ngay  thì  cũng  nên  tùy 

phận làm lành, sám hối, phát nguyện, và lần lượt giáo hóa người khác khiến 

họ  lại khuyến  hóa  người khác cùng sanh  Tịnh Ðộ  thì  mới  là chẳng phụ  lời 

khuyên thống thiết, tấm lòng đăm đắm khuyên khắp mọi người tu trì của cụ 

cư sĩ này. 



---o0o--- 

 24. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Thặng Ngôn của cư sĩ Tức Lư Thứ Dân 

 Trương Quang Vỹ đời Thanh 

  

* Miệng tụng Phật danh, mắt nhìn tượng Phật, tai lại nghe tiếng chính mình, 

âm thanh từ lưỡi phát ra, Thiền vị vui sướng tấm lòng, mũi ngửi mùi hương. 

Niệm Phật như thế là xoay sáu căn trở về một, làm sao loạn được? 

Nay ta niệm Phật, thực hành  một phương tiện: tự xem tâm này như một cái 

bình báu sạch, danh hiệu Phật như hạt gạo. Từng chữ, từng câu như gạo bỏ 

vào bình, rơi xuống như ngọc xâu thành chuỗi. Gạo đã vô tận mà bình cũng 

chẳng đầy, chẳng quăng một hạt nào ra ngoài bình. 

Ðoái nghĩ cái bình này chẳng to đầy một tấc, bên trong chứa trọn tam thiên 

đại thiên thế giới, trăm ức vi trần số Phật, ba mươi sáu vạn ức, mười một vạn 

ức  chín  ngàn  năm  trăm  vị  Phật  A  Di  Ðà  đồng  danh  đồng  hiệu  an  trụ  trong 

ấy.  Ta  cũng  ở  chung  với  các  ngài  tại  một  chỗ,  vui  chơi  an  ổn.  Ðấy  mới  là 

chỗ để ta an tâm lập mạng vậy. 



* Từ trước đến nay, ta chỉ niệm Phật hời hợt thoáng qua. Bây giờ thì cần nên 

biết là mỗi chữ đều phát xuất từ trong tâm, lại còn phải biết là mỗi chữ đều 

nhập vào trong tâm. 

Trong  lúc  niệm  Phật,  trước  hết  nên  nhắm  mắt,  ngồi  ngay  ngắn  ngưng  thần 

định lự, chẳng được có một mảy tâm tạp loạn, tâm tranh cạnh, tâm hôn trầm, 

lười biếng, mở miệng thốt ra tiếng sao cho tiếng từ tâm phát ra, tâm dựa vào 

miệng truyền.  Thở điều  hòa, tiếng  nhịp  nhàng, chẳng rề  rà, chẳng  gấp  gáp, 

từng chữ phân minh, từng câu nối tiếp nhau. 

Nếu tách ra thì từng chữ hệt như một câu, nếu gộp lại thì trăm ngàn câu hệt 

như  một  câu.  Miên  miên,  mật  mật  từ  một  tiếng  cho  đến  ngàn  vạn  tiếng,  từ 

một  khắc  cho  đến  mười  hai  thời,  chẳng  gián  đoạn,  chẳng  tiếp  nối,  chẳng 

khuyết, chẳng rỉ. Lâu dần thuần thục, hoa nở thấy Phật, đến lúc ấy tự chứng 

nghiệm. 



Nhận định: 

  

Những lời của cụ này đều là lời của bậc niệm Phật đã đạt mà có, thật là pháp 

niệm Phật rất hiệu nghiệm. 



---o0o--- 

 25. Trích yếu sách Khuyến Tu Tịnh Ðộ Thiết Yếu của cư sĩ Phục Trai 

 Trần Hy Nguyện đời Thanh 

  

* Niệm Phật chánh yếu là phải rèn luyện ở chỗ ồn ào: Chẳng nệ là đi, đứng, 

nằm, ngồi, trong chốn hỗn tạp nếu giữ được nhất tâm bất loạn thì tiếng nhỏ 

sẽ thắng tiếng lớn, như thường nói: tâm tịnh thì cõi nước tịnh vậy. 

Tuy suốt ngày bận rộn nhưng lẽ nào chẳng có một khắc nhàn hạ? Sao chẳng 

nhân  giây  phút  uống  trà,  tâm  đừng  rong  ruổi  theo  bên  ngoài  để  niệm  Phật. 

Kẻ lao tâm có thể dùng cơ hội này để dưỡng tâm, kẻ lao lực cũng có thể nhờ 

đó  để  lại  sức.  Làm  vậy  chỉ  có  lợi  chẳng  tổn  hại,  có  gì  hơn  được  cách  này 

nữa? 

Hãy  nên  gấp  khởi  tâm  chơn  thật,  thiết  tha,  ra  sức  dũng  mãnh,  việc  đời  bỏ 

được  việc  gì  liền bỏ  ngay;  nhân  mạng chẳng thường còn, chớ có  lưu  luyến 

để rồi tự bị lầm lạc. 

Dù  có  việc  mình  chẳng  thể  buông  bỏ  được,  nhưng  nào  trở  ngại  mình  niệm 

Phật; giống như lòng còn mang nặng chuyện khẩn thiết thì dù có phải lo liệu 

việc khác, tâm quên nổi chăng? 

Nếu có thể  niệm Phật  như thế thì sẽ tự chẳng có tạp  niệm, cũng chẳng đến 

nỗi một ngày nóng mười ngày lạnh đâu! 



* Dù đã có  lòng chơn thật, thiết tha, nhưng do  xưa kia tội  nghiệp sâu  nặng 

nên bị ma nhiễu loạn. 

Nội ma là tâm có lúc tỉnh, lúc mê và hết thảy tham, sân, si, ái. Tâm này vừa 

mới lìa xong, tâm kia lại khởi lên. Ngoại ma là cảnh ngộ truân chiên, các thứ 

chướng duyên bức bách thân tâm chẳng được an ổn. 

Hãy  nên  đối  trước  Phật  phát  nguyện,  siêng  cầu  sám  hối,  phải  buộc  chặt  ý 

niệm  nơi  tâm  niệm  Phật,  chẳng  để  ma  làm  mình  thối  thất.  Mặc  kệ  các  thứ 

chướng  duyên,  một  câu  Phật  hiệu  trọn  chẳng  rời  tâm.  Sức  ma  tuy  mạnh, 

nhưng cậy vào vạn đức hồng danh này để đối phó. Chẳng kể lợi - hại, sống - 

chết, chỉ biết niệm mà thôi, thề chẳng thối chuyển. Lâu dần ắt sẽ được Phật 

ngầm  gia  hộ, chướng duyên tự tiêu, tịnh duyên thành  thục. Phật chẳng phụ 

người, ắt sẽ mãn nguyện. 



* Pháp niệm Phật quý ở chỗ đóng cửa tiềm tu, chẳng luận là ngồi xếp bằng 

hay  kinh  hành  mà  niệm,  niệm  thầm  hay  niệm  ra  tiếng,  cốt  sao  một  dạ  dựa 

chắc vào câu Phật hiệu, từng chữ phân minh. 

Vừa biết mình hồ đồ liền gấp đề khởi giác chiếu; hoặc là thấy mình vừa lạc 

vào  vô  ký  hoặc  rơi  vào  vọng  tưởng,  vừa  biết  là  liền  đề  cao  câu  niệm,  đem 

một  câu  Phật  hiệu  này  xông  ép  ý  căn,  lấp  mất  hai  nẻo  vọng  niệm  và  hôn 

trầm. Ðấy là đường lối chánh để niệm Phật. 

Chẳng nên niệm quá gấp vì gấp gáp thì khó niệm lâu được. Chẳng nên niệm 

quá  thong  thả,  thong  thả  dễ  tán  loạn.  Lại  chẳng  nên  mong  cầu  nhập  định, 

trọn chẳng tác ý. Nếu buông xuôi mà niệm theo miệng thì dễ bị rớt vào cảnh 

giới hôn trầm nhẹ. 

Niệm  Phật  chú  trọng  ở  chỗ  Nhất  Tâm  Bất  Loạn,  lúc  sắp  dứt  mạng  sẽ  nhờ 

vào cái niệm ấy để chóng nhập vào thai sen. Ðạt đến mức cùng cực của Nhất 

Tâm thì chẳng mong Thiền Ðịnh hiện tiền nó vẫn tự hiện. Như vậy, lúc công 

phu đã thuần thục và buông xuôi theo miệng mà niệm dễ bị hôn trầm nhẹ, rõ 

ràng chẳng giống nhau. 

Thể cứu đến cùng tột thì niệm chính là vô niệm, chẳng phương ngại gì đến 

vô  niệm  mà  niệm.  Nhất  niệm  này  chính  là  Tam  Ðế:  Không,  Giả,  Trung; 

chính  là bốn  Lý Sự Pháp Giới, chính  là  hai  Quán: Duy  Thức  và Duy Tâm, 

chính là Thật Tướng, Vô Tướng, Niết Bàn, Diệu Tâm. 

Ðấy chính là pháp niệm Lý Nhất Tâm của bậc thượng căn, nhưng pháp này 

cũng chẳng ra  ngoài cách dựa chắc  vào câu Phật hiệu, từng chữ phân  minh 

mà niệm. Ðó chính là khuôn phép của chánh hạnh Trì Danh vậy. 



* Lại cần phải rộng tu các Trợ Hạnh: 

a. Một là lễ kính Tam Bảo: Xem các hình tượng vẽ trên giấy, bằng gỗ khắc 

hệt  như đức Phật thật, sáng  lễ chiều bái, chí thành chí kính, ra  vào  vái,  xá. 

Dù cách trăm dặm,  ngàn dặm  vẫn coi  như ở trước  mắt. Một  miếng ăn,  một 

thức uống đều cúng dường lên Phật trước. 

b. Hai là sám hối nghiệp chướng: Do vô lượng kiếp đến nay, ba nghiệp thân, 

khẩu,  ý  tạo  tội  đã  sâu,  thành  ra  các  thứ  chướng  ngại  cho  nên  gọi  là  nghiệp 

chướng. Sám hối thì chướng sẽ tiêu trừ, thân tâm thanh tịnh. 

c. Ba là tránh ác, làm lành: Cứ hễ có tâm chẳng tốt khởi lên liền ra sức niệm 

Phật, nhất quyết dùng câu niệm đẩy lui cái tâm bất hảo ấy. 

d. Bốn là cắt bỏ tình ái: Người ta thường hay yêu mến kẻ ruột thịt, tham tài 

như mạng. Trong đời trược, tình  ý đặt  nặng  nơi  những thứ này thì tự nhiên 

xem nhẹ bên Tịnh Ðộ. Lúc mạng chung, thần hồn ắt sẽ hướng về nơi tình ý 

mình  xem  trọng  giống  như  cây  đổ:  tự  nhiên  nó  sẽ  ngã  rạp  về  nơi  nó  đã 

nghiêng qua. 

Ðến lúc ấy, vợ con, người ruột thịt duyên hết sẽ tan tác. Chia lìa xong chẳng 

hề  biết  đến  nhau  nữa.  Như  vợ  con,  cốt  nhục  trong  nhiều  đời  đến  nay,  hiện 

thời họ ở đâu, sao còn yêu mến? 

Nếu  như ác duyên tụ  hội thì  quyến thuộc  liền thành oan  gia, bất  giác ngầm 

mắc hại. Nghĩ đến đó, lòng chẳng thể không lạnh nhạt. Tài sản, các vật chớp 

mắt thành không; thật phải nên xét suy tường tận! 

e. Năm là cởi gỡ các oán kết: Như các việc: sát sanh, trộm cắp, tà dâm v.v… 

và các tình chấp tham, sân, si… đều là những cái nhân kết thành oán cừu. Dè 

chừng  thì  oán  cừu  chẳng  kết,  lỡ  đã  kết  thì  nên  cởi  gỡ.  Như quyến  thuộc  là 

oán  cừu,  cầm  giáo  chống  chọi  nhau,  bị  chó  cắn,  rắn  mổ  đều  là  có  túc  oán, 

hãy nên hoan hỷ chịu đựng, cởi gỡ oan kết với họ, quyết chẳng nên ăn miếng 

trả miếng, khiến oan cừu càng buộc càng sâu. 

Hãy  nên  đối  trước  Phật  phát  nguyện,  dùng  công  đức  niệm  Phật  đây  để  lợi 

khắp  hết thảy  oan  gia, cừu  đối. Nếu  như mình thành  Phật sẽ độ  loài chúng 

sanh này trước hết. Do nguyện lực từ tâm này, tự nhiên túc oán ấy tiêu trừ, 

hóa thù thành bạn. 

f. Sáu là phát phẫn khởi hùng chí, miên mật tinh tấn, ắt phải chứng được cực 

quả mới thôi. 

Ðây là một pháp rất thiết yếu để vãng sanh Tịnh Ðộ vậy. 



Nhận định: 



Tu luyện trong chỗ ồn ào chẳng bằng đóng cửa tiềm tu. Tuy có thể ngồi xếp 

bằng  thầm  niệm,  nhưng  chẳng  được  mong  cầu  nhập  định,  cứ  buông  xuôi 

theo miệng mà niệm rất dễ nhập cảnh giới hôn trầm nhẹ. 

Cần phải nên đề khởi giác chiếu: dùng một câu Phật hiệu để xông ép ý căn, 

lấp mất hai nẻo hôn trầm và tạp niệm. Ðến lúc công phu thuần thục thì chẳng 

cầu Ðịnh mà Ðịnh tự hiện. 



---o0o--- 

 26. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Di Tập của cư sĩ Nhân Sơn Dương Văn Hội 

 đời Thanh 



* Ðáp lời hỏi về cách niệm Phật, pháp sư Ðàm Loan có nói đến tâm vô hậu, 

tâm vô gián. 

Tin rằng quang ảnh trong tâm dễ thay đổi, phải sớm lo liệu tiền trình chính 

là tâm hữu hậu. Mạng người trong hơi thở, lẽ nào còn giữ tâm hữu hậu này? 

Vô luận ngàn niệm, vạn niệm; chỉ dùng ngay một câu trong đương niệm để 

làm chánh nhân vãng sanh. Câu trước vừa qua, câu sau vừa xuất hiện cũng là 

trong “đương niệm”. Như vậy là tâm chẳng duyên vào quá khứ, chẳng duyên 

vào  vị  lai,  chỉ  chuyên  chú  một  câu  trong  ngay  đương  niệm.  Ðó  là  Sự Nhất 

Tâm. 

Chẳng cần biết lúc nào sẽ vãng sanh, lâu ngày thuần thục thì ngay cả đương 

niệm cũng mất, liền nhập Lý Nhất Tâm, ắt sanh trong cao phẩm. 

Tâm Vô Gián chính là cảnh giới thuần nhất của Vô Hậu Tâm. 



*  Nếu có kẻ  vặn: Cầu sanh Tịnh  Ðộ thì phải phát Bồ Ðề tâm, tu  hạnh  Lục 

Ðộ, chẳng phải là khó khăn lắm ư? 

Xin đáp: Chẳng khó. Hễ tin  vào pháp  môn Tịnh  Ðộ, phát  nguyện tự độ, độ 

người cùng chứng Phật quả thì chính là Phát Bồ Ðề Tâm vậy! 

Chuyên  tu  niệm  Phật,  thấy  thế  gian  tài  vật,  hết  thảy  chẳng  có  gì  đáng  ưa, 

chẳng khởi lên ý tưởng tham keo là đã tương ứng với Thí Ðộ. 

Chuyên tu niệm Phật, dù nghịch cảnh xảy tới chẳng sanh tâm nóng giận thì 

là tương ứng với Nhẫn Ðộ. 

Chuyên tu niệm Phật, tâm chẳng tán loạn là tương ứng với Thiền Ðộ. 

Chuyên tu niệm Phật, chẳng bị thế tục làm cho ngu mê là tương ứng với Trí 

Ðộ. 

Lúc  mới  hành thì chỉ  là chuyện tầm  thường  hằng  ngày,  nhưng  lâu dần tăng 

tấn sẽ thành diệu hạnh của Bồ Tát. 



Nhận định: 



Chỉ  cần  tin  sâu  nguyện  thiết,  giữ  chắc  một  câu  trong  đương  niệm,  chẳng 

duyên  theo quá khứ, vị  lai, cắt đứt tâm thức trước sau thì chính  là Sự Nhất 

Tâm. 

Tâm chẳng tán loạn, chẳng khởi tham, sân, si, nguyện tự độ, độ người cùng 

sanh Cực Lạc chính là tương ứng với phát Bồ Ðề tâm và tu hạnh Lục Ðộ. 



---o0o--- 

 27. Trích yếu tác phẩm Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của cư sĩ Thắng 

 Quán Diệu Hú Giang Vị Nông thời Dân Quốc 



* Một pháp Niệm Phật là phương tiện bậc nhất trong các phương tiện để dứt 

niệm. Chẳng niệm gì khác ngoài niệm Phật cũng là một cách để hoán chuyển 

mỗi ý niệm. Niệm Phật xem ra rất gần với quán tưởng. 

Niệm Phật chính là tịnh niệm, đem một niệm thanh tịnh để đối trị các niệm 

nhiễm trược. Và nhất tâm mà niệm lại chính là dùng cái niệm thuần nhất để 

đối trị những niệm tạp loạn. 

Vả lại, Phật là Giác, niệm niệm đều là Phật thì niệm niệm đều là Giác. Giác 

là biết tự tánh vốn vô niệm; vì thế bảo là càng thân thiết. Nhưng nếu có thể 

siêng năng, khẩn thiết Nhất Tâm thì sẽ có thể đạt tới mức niệm mà vô niệm. 

Phải biết rằng  mục đích của niệm Phật phải quy về vô niệm, tức là quay về 

với  Chơn  Như,  thì  chẳng  nói  đoạn  mà  tự  đoạn,  chẳng  cầu  chứng  mà  tự 

chứng vậy. Phương tiện ấy hay đến mức như thế đó! 



*Tuy  công  phu  niệm  Phật  chưa  thể  đạt  tới  niệm  mà  vô  niệm,  nhưng  nếu 

hạnh  nguyện chơn  thật, thiết tha,  nương  vào bi  nguyện  lực của Phật Di Ðà 

cũng sẽ được tiếp dẫn vãng sanh, liền giống như bậc A Tỳ Bạt Trí, Hán dịch 

là Bất Thối, tức là địa vị Sơ Trụ. 

Nếu  tu  các  pháp  khác  thì  cần  phải  trải  qua  nhiều  kiếp  số  lâu  xa,  nay  pháp 

này  được  thành  tựu  ngay  trong  một  đời  nên  bảo  là  pháp  phương  tiện  nhất 

trong các pháp phương tiện. 

Nhưng  để  đúng  là  hạnh  nguyện  chơn  thật,  thiết  tha  thì  ắt  phải  cả  đời  niệm 

Phật cầu sanh thì  mới đúng  là chơn thật, thiết tha. Nếu  một  mặt  niệm Phật, 

một mặt lại khởi lên những ý tưởng trần trược thì hạnh nguyện chẳng chơn 

thật, thiết tha vậy. 

Vì  thế,  người  niệm  Phật  phải  đoạn  một  tầng  ý  niệm.  Nếu  như chưa  thể  dễ 

dàng làm được thì phải nên cố thực hiện cho được hai câu:  “Chẳng trụ vào 

 sắc mà sanh tâm, chẳng trụ vào thanh, hương, vị, xúc, pháp mà sanh tâm”.  

Nếu chẳng được vậy thì nguyện chẳng thiết, hạnh chẳng chơn, làm sao được 

Phật tiếp dẫn đây? Trần trược khí nặng hết sức chẳng tương ứng với hai chữ 

Thanh Tịnh nên Phật cũng chẳng biết làm sao được nữa! 



*  Cần  phải  biết  rằng  khởi  niệm  chính  là  vọng,  ý  niệm  niệm  Phật  cũng  là 

vọng chứ chẳng phải là chơn, vì sao vậy? Vì tánh của Chơn Như vốn là vô 

niệm.  Nhưng  vì  phàm  phu  nhiễm  niệm  chẳng  hề  ngơi  nên  bất  đắc  dĩ  phải 

mượn tịnh niệm của việc niệm Phật để trị cái nhiễm niệm trụ trần. 

Ấy là vì ý niệm niệm Phật tuy chẳng phải là bổn thể của Chơn Như, nhưng 

nó xu hướng diệu dụng của Chơn Như. Vì sao vậy? Chơn Như là tâm thanh 

tịnh,  Phật  niệm  là  thanh  tịnh  niệm,  cùng  là  thanh  tịnh  cho  nên  được  tương 

ứng.  Bởi  vậy,  dùng  ý  niệm  niệm Phật  niệm  niệm  chẳng  ngơi thì có thể đạt 

đến vô niệm, cho nên bảo là phương tiện thù thắng. 

Thế giới Cực Lạc cũng là huyễn tướng, nhưng chẳng thể không cầu nguyện 

vãng  sanh  vì  tịnh  huyễn  chẳng  giống  như  nhiễm  huyễn.  Vì  sao  thế?  Cõi 

thanh tịnh vốn do tâm thanh tịnh hiển hiện, vì thế mới bảo là tâm tịnh thì cõi 

tịnh vậy. 



* Cần phải biết rằng Di Ðà đến đón vốn chưa từng đến đón, vãng sanh Tây 

Phương cũng  là chưa từng sanh qua. Tuy  chưa từng sanh  nhưng  nào có trở 

ngại gì chuyện thị hiện đến đón, sanh về! 

Vì sao vậy? Chẳng đến đón, chẳng sanh về là xét về Lý Thể; có đến đón, có 

sanh về là Sự Tướng. Lý - Sự vốn dĩ chẳng hai, phải hiểu tánh - tướng một 

cách viên dung thì dù cho chẳng đến đón, chẳng vãng sanh cũng chẳng ngại 

có  đến  đón,  có  vãng  sanh.  Dù  có  đến  đón,  có  vãng  sanh  nhưng  thật  sự  là 

chẳng có đến đón, chẳng có vãng sanh. 

Ðiều tối khẩn yếu là phải nhận thức được không có đến đón, không có vãng 

sanh  nơi chuyện có đến đón, có  vãng sanh; và chuyện có đến đón, có  vãng 

sanh  chính  là  từ  không  đến  đón,  không  vãng  sanh  mà  thành.  Ðấy  chính  là 

yếu quyết để niệm Phật cầu vãng sanh. 

Hiểu được yếu quyết này thì sẽ nhất định vãng sanh gặp Phật. Chớ bảo là tu 

Tịnh  Ðộ  thì  khỏi  cần  phải  học  Bát  Nhã  nữa;  lại  nghi  Bát  Nhã  gây  trở  ngại 

cho Tịnh Ðộ hay sao? 



Nhận định: 



Vạn  duyên  buông  xuống  chính  là  chẳng  trụ  vào  Có;  nhất  tâm  niệm  Phật 

chính là chẳng trụ Không, tức là: Bát Nhã và Tịnh Ðộ đồng tu. 

Tuy  Bát  Nhã  là  theo  cửa  Không  mà  vào,  ly  tướng,  ly  niệm  để  đạt  đến  vô 

niệm;  Tịnh  Ðộ  theo  cửa  Có  mà  vào,  dùng  niệm  để  dứt  niệm,  niệm  mà  vô 

niệm,  khác  đường  nhưng  cùng  về  một  chỗ.  Chẳng  phải  là  Bát  Nhã  chẳng 

hiển lộ được chỗ nhiệm mầu của Tịnh Ðộ, Tịnh Ðộ khó thành hạnh Bát Nhã 

đâu! 

Vì  thế, Quán kinh  dạy bậc Thượng  Phẩm  Thượng Sanh phải đọc tụng kinh 

điển Ðại Thừa. Cụ cư sĩ đây cả một đời học đủ Giáo, Tông, Bát Nhã, nhưng 

hạnh đặt nơi Di Ðà, thật đáng là một cách tu học hữu hiệu. 



---o0o--- 

 28. Trích yếu sách Phật Pháp Yếu Lĩnh của cư sĩ Thù Nguyên Lưu Phục 

 Lễ 



* Niệm Phật có hai gia hạnh: 

a.  Một  là  đừng  vọng  tưởng.  Phàm  đối  trước  hết  thảy  cảnh  giới  đều  coi  là 

Không,  chẳng  được  chấp  trước  kẻo  khởi  tưởng  niệm.  Thọ  sanh  trong  thế 

gian đều là do vọng tưởng tạo thành. Ðây chính là cội rễ của sanh tử, chẳng 

thể không biết. 

b. Hai là gắng lãnh đạm. Thế nhân tạo nghiệp đều là do chẳng cam lãnh đạm 

nổi. Ðã muốn thành bậc hiền thánh xuất thế mà còn tham đuổi theo ngũ dục 

chẳng  khác  gì  thế  tục,  chẳng  những  không  thành  Phật  mà  lão  già  Diêm  La 

cũng  chẳng  phải  là  gã  mù!  Sao  lại  duyên  theo  vọng  tưởng  chẳng  cam  lãnh 

đạm được? Ðấy là gốc bịnh lớn lắm. 

Trước hết, nếu trừ được hai căn bịnh trên thì trong tâm tự tịch tĩnh, trí huệ tự 

quang minh, mới có phần tiến hướng đến Phật pháp được! 



* Khi đang tu nhân, học Phật pháp quý ở chỗ chơn thật cầu liễu sanh tử thì 

mới là chánh nhân. Cầu quả báo thế tục là tà nhân. Cầu trì chú linh nghiệm, 

cầu thần thông cũng là tà nhân. Hãy dè chừng, hãy tránh! 

Hãy  hỏi  nhật  khóa  hạn  định  như thế  nào?  Nỗ  lực  niệm  Phật  đến  tận  cùng. 

Niệm bốn chữ hay sáu chữ đều được. Ngồi xếp bằng là tốt nhất. Rảnh rang 

thì  niệm  thêm  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện.  Sanh  kế  chẳng  khá  phải  làm 

thêm  việc  khác  cũng  chẳng  sao.  Cho  nên  mới  nói:  “Làm  lụng  sanh  sống 

 chẳng ngại Viên Tông”;  nhưng chẳng được phạm vào mười ác nghiệp. 

Những tri kiến từ trước phải mong tảo trừ cho hết sạch. Ðối với những sách 

vở  ngoại đạo ăn theo Phật pháp phải đem  cất đi thật  xa  hoặc giao cho thần 

hỏa. Nhất tâm niệm Phật đừng cầu nghĩa giải. 



Nhận định: 



Tu nhân chẳng chơn, quả sẽ tà vạy. Vì thế, tu nhân niệm Phật cốt sao chơn 

thật.  Lấy không  vọng  tưởng  và  nhẫn  nại  lãnh đạm  làm  gia  hạnh thì  mới có 

thể nhất tâm niệm Phật. Xin hãy toàn lực chuyên chú. 



Niệm Phật Pháp Yếu quyển 1 hết 

(Phật  lịch  2546,  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa  kính  dịch  xong  ngày  13 

tháng 12 năm 2002) 



---o0o--- 



 Phụ Lục 

  

A.  Lời  phổ  khuyến  đồng  bào  toàn  cầu  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm 

Bồ Tát của đại sư Ấn Quang 



Quán Thế Âm Bồ Tát trong vô lượng kiếp trước đã thành Phật từ lâu, hiệu là 

Chánh Pháp Minh. Nhưng vì tâm từ bi vô tận, từ thệ vô cùng nên ngài lại ở 

trong  mười phương  thế  giới,  hiện  ra  những thân  Bồ Tát, trời,  người, thánh, 

phàm v.v… ban cho sự không hãi sợ (Thí Vô Úy) ngõ hầu tế độ. 

Phẩm Phổ Môn có nói: Nên dùng thân nào để độ được thì ngài liền hiện thân 

ấy để thuyết pháp cho. Không  những chỉ  hiện thân  hữu tình, ngài cũng còn 

tùy cơ ứng hiện ra thân núi, sông, thuyền, bè, cầu, đường sá, dược thảo, cây 

cối,  lầu,  đài,  điện,  gác.  Nói  chung  là  những  việc  lìa  khổ  được  vui,  chuyển 

nạn thành yên. 

Hễ gặp đao binh, nước lửa, ác bịnh, ác thú, oán gia đối đầu, ác quỷ, độc xà, 

các thứ nguy hiểm, nếu thật có thể chí thành xưng niệm Nam Mô Quán Thế 

Âm Bồ Tát thì liền được Bồ Tát gia bị chuyển nạn thành yên. 

Hiện  tại,  sát  kiếp  tràn  lan,  khắp  toàn  cầu  chẳng  có  chỗ  nào  an  lạc,  cũng 

chẳng  có  ai  an  lạc.  Nguyện  đồng  bào  trong  nước,  ngoài  nước  cùng  niệm 

thánh hiệu Quán Âm, cùng lấy tâm cứu khổ cứu nạn của đức Quán Âm làm 

tâm  mình,  cùng  lấy  sự  nghiệp  lợi  người  lợi  vật  của  đức  Quán  Âm  làm  sự 

nghiệp  của  mình  thì  ta  người  cùng  không,  việc  đấu  tranh  sẽ  dứt,  tự  có  thể 

cùng hưởng thái bình, cùng vui tháng ngày. 

Giả sử định nghiệp khó chuyển, táng thân mất mạng thì cũng nhờ sức Bồ Tát 

vãng  sanh  Tây  Phương,  ấy  là  do  túc  nghiệp  nên  mất  thân  mạng,  nhưng  do 

Phật lực thoát được khổ hải. 

Kính  mong  đồng  bào  trong  nước  ngoài  nước  cùng  soi  xét  tấm  lòng  thành 

ngu xuẩn của tôi. 

Thích Ấn Quang kính bạch 



---o0o--- 



B. Trích tuyển lời khai thị của đại sư Hành Sách 

(lược  dịch  theo  ấn  bản  Hành  Sách  Ðại  Sư  Cảnh  Ngữ  Thiên  Hoa  của  Tịnh 

Tông Học Hội Dallas) 



* Nếu không có lòng tin chơn thật thì dù có niệm Phật, trì trai, phóng sanh, 

tu phước vẫn chỉ là người lành trong thế gian, được quả báo sanh trong thiện 

xứ hưởng lạc. Lúc hưởng lạc sẽ tạo nghiệp mà đã tạo nghiệp thì ắt phải thọ 

khổ. 



*  Hòa  Thượng  Chơn  Hiết  nói:  “[Ðiều  mà]  Phật  Phật  chuyền  tay  nhau,  Tổ 

 Tổ  truyền  nhau  chỉ  là  một  sự  này  chứ  chẳng  còn  sự  nào  khác.  Thế  Tôn 

 thuyết pháp hơn ba trăm hội trong bốn mươi chín năm cũng chỉ vì để nồng 

 nhiệt  tán  dương,  diễn  giảng  giáo  pháp  Tịnh  Ðộ  thật  là  con  đường  tắt  siêu 

 phàm nhập thánh vậy!”  



*  Nhất tâm  niệm  Phật  để cầu chóng được  sanh  về  An Dưỡng, sau đấy  mới 

nương  vào  bổn  nguyện,  vận  đại  từ  bi  để  phân  thân  biến  hình  khắp  mười 

phương  cõi  nước  tầm  thanh  cứu  khổ  như  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thề  làm 

trống rỗng địa ngục như đức Ðịa Tạng Vương. Dẹp khổ cho hết thảy chúng 

sanh, ban  vui cho  hết thảy chúng sanh, nhiếp thủ  hết thảy chúng sanh cùng 

thân cận Phật Di Ðà, rốt ráo an ổn. Ðấy mới là trượng phu. Kính mong các 

thượng thiện hữu hãy suy xét kỹ cho! 



* Cuối kinh  Hoa Nghiêm dùng  mười đại  nguyện  vương  hướng dẫn  về Cực 

Lạc,  mong  sanh  về  thế  giới  An  Dưỡng,  mong  nguyện  thấy  A  Di  Ðà  Phật. 

Bao lượt Bồ Tát đinh ninh khẩn thiết khuyên lơn, phát khởi [được ghi] đầy 

đủ trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện! 



* Thiện nam tử, thiện nữ nhân chuyên niệm Tây Phương A Di Ðà Phật, đem 

các thiện căn hồi hướng phát nguyện thì sẽ quyết định được vãng sanh, vĩnh 

viễn chẳng thối chuyển, thân cận Di Ðà. 



*  A Di Ðà Phật chính  là  Pháp Giới  Tạng  Thân.  Thế  giới Cực  Lạc chính  là 

Liên  Hoa  Tạng  Hải.  Thấy  một  đức  Phật  chính  là  thấy  vô  lượng  Phật.  Sanh 

trong một cõi chính là sanh trong vô lượng cõi. Niệm một đức Phật chính là 

niệm  hết thảy  Phật, chính  là được  hết thảy chư Phật  hộ  niệm  vì Pháp  Thân 

bất nhị, vì chúng sanh và Phật bất nhị, vì năng niệm và sở niệm bất nhị! 



* Tôi thấy những người nay đang phú quý hiển đạt đều thì hoặc là tham đắm 

thanh sắc thô tệ chẳng biết cội khổ; hoặc mê chút hư danh nhỏ như sừng ốc, 

chẳng  biết  đó  là  hư  huyễn;  hoặc  lại  mê  man  của  cải,  toan  tính  kinh  doanh. 

Hiện tại phí  uổng  một đời, tương  lai sẽ  lưu chuyển theo  nghiệp, chẳng  hay 

chẳng  biết  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  vô  lượng  điều  thắng  diệu  trong 

cõi nước đức Phật kia. 

Từ lúc sống đến khi chết, chưa hề có một niệm nghĩ đến chuyện vãng sanh, 

thật  chẳng  bằng  kẻ  nghèo  cùng,  khốn  khổ  siêng  năng  niệm  Phật  từ  chỗ  tối 

vào chỗ sáng, chuyển sanh vào chỗ thù thắng! 



*  Muốn  niệm  Phật  sao  cho  công  hạnh  chẳng  luống  uổng  thì  thân  tâm  phải 

siêng  gắng,  tiếc  từng  tấc  bóng.  Huống  hồ,  mạng  trong  hơi  thở,  nào  có  dài 

lâu?  Như  kẻ  tù  bị  dắt  ra  chợ,  mỗi  bước  càng  gần  đến  cái  chết,  ngày  đêm 

chăm chắm, lạnh nóng khăng khăng một câu hồng danh không lúc nào ngơi 

thì  sẽ  quyết  định  sanh  về  Tịnh  Ðộ.  Chớ  có  lúc  đầu  hăng  hái,  sau  rồi  biếng 

trễ. 



* Chuyên cầu  xuất  ly, chẳng cầu phước báo thế  gian, cũng chẳng cầu công 

đức, trí huệ, biện tài, ngộ giải; cũng chẳng nguyện đời đời làm Tăng để hưng 

hiển  Phật  Pháp  v.v…  Chỉ  nguyện  mạng  chung  được  sanh  về  cõi  kia,  thoát 

khổ sanh tử. 

Nguyện  này  cần  phải  hiện  diện  trong  từng  khắc,  chuyên  niệm  Di  Ðà  thì  tự 

nhiên được sanh. Quý ở chỗ tin chắc chắn, tận lực tu hành cho chuyên nhất 

thì mới được cứu. 



*  Những  vị  đồng  hạnh  vãng  sanh  nên  phòng  thân,  giữ  miệng,  khiêm  cung 

tùy  thuận,  răn  bảo  lẫn  nhau,  làm  gương  cho  nhau.  Hằng  khóa 5 mỗi  ngày 

chẳng được  lười  biếng, bỏ sót. Ði,  đứng,  nằm,  ngồi chẳng quên  niệm  Phật. 

Ngoài  lúc  công  phu,  đừng  buông  lung  thân  tâm  nơi  chuyện  vô  ích,  chẳng 

được  chuyện  gẫu,  nói  chơi,  cười  giỡn  phóng  dật,  vừa  hại  mình  vừa  tổn 

người.  Chớ  nên  phí  công  xem  sách  ngoài  đời,  ngâm  thơ  vịnh  kệ,  chẳng 

những  chỉ  uổng  phí  ngày  giờ  mà  còn  cô  phụ  kẻ  đàn  việt 6!  Phải  nên  tự 

nghiêm, tự trọng, nỗ lực tinh tấn! 



* Hiểu đến rốt ráo thì vạn pháp đều Như, chẳng có hai tướng, tức là: chúng 

sanh và Phật bất nhị, tự - tha bất nhị, nhân - quả bất nhị, y báo - chánh báo 

bất nhị, uế - tịnh bất nhị, khổ - vui bất nhị, ưa - chán bất nhị, lấy - bỏ bất nhị, 

Bồ Ðề - phiền  não bất  nhị, sanh tử - Niết  Bàn  bất  nhị. Những cặp pháp ấy 

đều đồng một tướng, một đạo thanh tịnh. Suy xét đến cùng cực thì đột nhiên 

khế hợp bổn tâm, mới biết rằng  mặc áo, ăn cơm đều là tam  muội; vui cười, 

giận chửi không gì chẳng phải là Phật sự! Nhất tâm bất loạn rốt cục thành hý 

luận!  Trong  suốt  mười  hai  thời,  chẳng  thể  tìm  được  mảy  lông  tướng  nào 

khác.  Hiểu  rõ như thế thì  mới  là chơn chánh  học đạo,  mới  là  nhất tâm  tinh 

tấn trì danh! Cả hai thứ Nhất Tâm này đều thuộc về phận sự của phàm phu, 

hễ ai có tâm thì đều có thể tu học được! 



* Một môn niệm Phật là nhờ vào nguyện lực của đức Phật kia, chẳng luận là 

kẻ hữu trí hay vô trí, là căn cơ thượng, trung, hay hạ, cứ chấp trì danh hiệu 

nhất  tâm  bất  loạn  trong  bảy  ngày  hoặc  dẫu  chỉ  một  ngày  thì  đấy  chính  là 

nhiều thiện căn, phước đức nhân duyên, chính là được Phật Di Ðà và thánh 

chúng tiếp dẫn, chính là được mười phương hết thảy chư Phật hộ niệm. Ðấy 

chính là phương tiện lạ chẳng thể nghĩ bàn, chỉ vì do phương tiện ấy hay lạ 

nên mới thù thắng vậy! 



*  Cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  [là  nơi]  thánh  hiền  Quyền,  Thật  và  kẻ  phàm 

phu thấp sát đất cùng ở. Nhưng cõi  Tịnh  Ðộ ấy  nhờ  vào sức  nhiếp thọ của 

chư  Phật  nên  chẳng  cần  phải  đoạn  hoặc  mà  có  thể  mang  nghiệp  đi  vãng 

sanh. Bậc thượng trí sẽ nhanh chóng viên chứng bốn cõi Tịnh Ðộ, kẻ hạ ngu 

cũng vượt ngang ra khỏi tam giới, chẳng cần phải tu theo thứ tự chín lớp 7, 

chẳng cần phải tu trọn  ba a tăng kỳ. Ðấy  là phương tiện  lạ  lùng  chẳng thể 

nghĩ bàn cho nên thù thắng vậy! 



*  Pháp  môn  tối  thắng  lạ  lùng  duy  nhất  như  vậy  do  đức  Thích  Ca  ân  cần 

khuyên  lơn, chỉ dạy,  hằng sa Như Lai dùng tướng  lưỡi  rộng dài tán dương, 

há có phải là lừa dối bọn ta đâu! 



*  Phật  pháp  có  vô  lượng  môn,  có  pháp  dễ,  pháp  khó.  Muốn  dễ  hành  mà 

chóng  chứng  thì  phải  nên  niệm  Phật.  Xưng  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  thì 

chóng đắc Vô Thượng Bồ Ðề. 



*  Ðời ác  ngũ trược cầu  A  Bệ  Bạt Trí rất  khó. Nếu tin  vào Niệm  Phật  Tam 

Muội,  nương  vào  sức  bổn  nguyện  nhiếp  trì,  tiếp  dẫn  của  đức  Phật  kia  thì 

quyết định vãng sanh, chẳng nhọc phương tiện mà tâm tự được khai ngộ, đời 

đời chẳng thối chuyển, có ngày thành Phật. 



*  Tịnh  Ðộ  rộng  nhiếp  các  căn  đều  chứng  Bất  Thối.  Theo  kinh  Ðại  Bổn, 

thượng phẩm lấy việc giải ngộ làm chính, trung phẩm lấy giới thiện làm gốc; 

hạ phẩm thuần ác vô thiện chỉ lúc lâm chung gặp gỡ bạn lành, do nhất niệm 

tín tâm bèn diệt tội vãng sanh! 



* Người đã giải  ngộ  mà cầu  vãng sanh  thì nhờ  vào cảnh duyên Cực  Lạc sẽ 

dễ đoạn kết tập, dễ tu tam muội, mau thành nhẫn lực, độ các chúng sanh. Kẻ 

chưa giải ngộ mà cầu vãng sanh thì do thân cận Di Ðà sẽ dễ kiến tánh. Ngài 

Vĩnh Minh từng bảo:  “Chỉ cần gặp Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ!”  



* Hai môn Thiền, Tịnh, môn nào cũng nên chuyên tu, chẳng cần phải kiêm 

tu.  Nếu  chê  bai  môn  này,  môn  kia  tức  là  hiểu  lầm  sâu  đậm  ý  chỉ  của  Phật. 

Như kinh dạy:  “Chẳng báng Ðại Thừa”  thì thấy rõ là kẻ hủy báng sẽ chẳng 

được vãng sanh vậy. 



*  Kinh  dạy:  “Tu hành  một  ngày  một  đêm  trong  thế  giới  Sa  Bà  hơn  hẳn  tu 

 Thập Thiện trăm năm trong cõi Cực Lạc”.  Ðó là vì khó lòng tấn tu trong cõi 

này, còn trong cõi kia thì dễ dàng ra sức tu hành vậy. 

Cứ dựa theo đó mà nói thì tu hành một ngày trên nẻo đường phong trần thế 

gian sẽ hơn hẳn tu hành trăm ngàn ngày nơi cảnh chùa thanh tịnh trong núi 

sâu, chẳng còn nghi ngờ gì nữa! Vì thế, có thể lẩn quẩn nơi kinh đô, có thể 

dấn thân vào chốn hồng trần, nhưng tịnh nguyện chẳng được quên, tịnh hạnh 

chẳng được khuyết! 

Than  ôi!  Phong  trần  làm  sao  nhiễm  trước  con  người  cho  nổi?  Chỉ  e  con 

người tự nhiễm phong trần đấy thôi! 



*  Tâm  làm  xe  chỉ  nam  (la  bàn),  nguyện  làm  người  dẫn  đường,  chốn  chốn 

đạo tràng, thời thời Phật sự. Tịnh nguyện, tịnh hạnh thường được hiện tiền, 

tự  nhiên  đạt  được  thượng  bang  Thanh  Thái  (Cực  Lạc),  gặp  mặt  đức  thánh 

Vô Lượng Thọ. 



* Nên nghĩ thời gian vùn vụt, mỗi ngày một già suy để đừng uổng phí thời 

gian. Ngoài thời khóa nhất định, cứ hễ lúc nào rảnh rỗi liền niệm thêm Phật 

hiệu.  Dù  là  chú  Lăng  Nghiêm,  hay  chú  Ðại  Bi  v.v…  cũng  đều  là  chuyện 

phụ, chẳng cần phải trì! 



* Dù rảnh hay bận chẳng để lỡ thời gian, dù nghèo hay giàu vẫn thường tri 

túc, dù mạnh hay yếu vẫn siêng tinh tấn! 



* Cổ đức nói:  “Ái chẳng nặng chẳng sanh Sa Bà” . Lại bảo:  “Nếu nghĩ đến 

 đạo  giống  như  nghĩ  đến  tình  ái  thì  thành  Phật  rất  nhiều!”  Từ  bậc  chứng 

Thánh Quả trở xuống mấy ai chẳng bị nó làm hệ lụy? Phiền não vô tận, mà 

xét  về  cội  rễ  sanh  tử thì  chỉ  là  do  tham  ái  vùi  lấp  hành  nhân,  chướng  ngại 

pháp  vãng  sanh!  Hễ  nhạt  nhẽo  một  phần  tình  ái  thì  thành  thục  được  một 

phần Tịnh nghiệp! Hãy gắng lên! 



* Ðời Mạt Pháp bạc bẽo, con  người ưa trá ngụy. Chỉ  nên  gởi tâm  nơi  Tịnh 

nghiệp thì mầm Huệ mới nảy nở, giống Ðạo mới thành thục. Ngày sau được 

ở trước Phật, liên hoa hóa sanh, trở thành người căn cơ thượng thượng vậy! 



* Kinh dạy:  “Biển Chánh Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh. Lúc tâm 

 chúng sanh tưởng Phật thì tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi tùy 

 hình hảo. Tâm này làm Phật, tâm này là Phật”.  Mấy câu ấy chính là cốt lõi 

bí  mật  của  Niệm  Phật  tam  muội.  Hết  thảy  pháp  quán  không  pháp  nào  là 

chẳng phát xuất từ đấy. 



*  Kinh  Ðại  Tập  dạy:  “Nếu  ai  chỉ  niệm  A  Di  Ðà  Phật  thì  gọi  là  vô  thượng 

 thâm diệu Thiền” . Chí tâm tưởng tượng lúc gặp Phật chính là pháp bất sanh 

bất diệt. 



* Thiền sư Trí Giác bảo: “Nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm 

 tương ứng niệm niệm Phật”.  



* Phật là lý Bổn Giác, niệm là trí Thỉ Giác. Vì vậy, ngay trong lúc niệm Phật 

thì Thỉ hợp với Bổn, Lý - Trí ngầm khế hợp, năng lẫn sở cùng mất; tự - tha 

chẳng hai! Không có đức Phật nào ở ngoài niệm để được niệm bởi niệm đó. 

Không có niệm nào ở ngoài Phật để niệm đức Phật ấy. Siêu tình ly kiến, ly 

cú tuyệt phi 8, thẳng tắt, viên đốn, không chi hơn được! Trừ niệm Phật ra thì 

có diệu quán nào khác để thành tựu đâu? 



* Tháng ngày tàn còn mấy? Con đường ổn đáng nhất, dễ dàng nhất chỉ là lấy 

câu chơn ngôn sáu chữ để khuyên lơn cố gắng. Ðấy chính là vị thuốc hay lấy 

từ  biển  để  trị  bịnh  ngặt,  trị  bịnh  từ  ngọn  đến  gốc,  bịnh  cấp  bách  hay  bịnh 

mạn tính đều thích hợp. Quý ở chỗ tin tưởng sâu xa, tận lực tu hành, chuyên 

trì mà thôi! 



* Nếu tâm  mình niệm niệm chán lìa ngũ dục, khắng khít tưởng nhớ Phật A 

Di  Ðà,  ưa  thích  nguyện  được  thân  cận  như  con  nhớ  mẹ,  chẳng  bị  nghiệp 

cảnh lôi kéo, chẳng bị kẻ khác làm mê lầm, quyết hướng đến Tây Phương thì 

nhất định sẽ liên hoa hóa sanh trong thế giới Cực Lạc, thấy Phật, [được Phật] 

thọ ký. 



*  Mắt  thường  ngắm  hình  tướng  Phật,  tai  thường  nghe  lời  Phật  dạy,  mũi 

thường  ngửi  mùi  hương  của  Phật,  lưỡi  thường  xưng  niệm  Phật  hiệu,  thân 

thường  lễ tượng  Phật,  ý  thường  nghĩ đến  Phật pháp. Cả sáu căn không căn 

nào chẳng chuyên chú vào Phật cảnh. Giữ liên tục như thế không gián đoạn, 

không xen tạp. 



*  Biết rõ chúng sanh  và Phật  như một, tâm  và cõi  nước chẳng  hai,  mượn  y 

báo,  chánh  báo  cõi  kia  để  hiển  lộ  tâm  tánh  của  mình.  Ðã  chẳng  lầm  tưởng 

ngoài  tánh  có  Phật,  mà  cũng  chẳng  chấp  cõi  kia  chẳng  phải  là  tâm.  Chẳng 

nhọc phương tiện mà tâm tự được khai ngộ. [Ðấy là] phương tiện tối thắng 

cực dễ để nhiếp khắp hành nhân quy về Tịnh Ðộ. 



* Ðối  với  việc đối trị chướng  nặng đời  mạt thì phiền  não  tuy  nhiều,  nhưng 

chỉ  riêng  mình  dâm  dục  chính  là  căn  bản  của  sanh  tử.  Ðối  với  pháp  vãng 

sanh, nó gây chướng ngại nặng nề nhất. Vì thế, khuyên hành nhân nên quán 

dâm hỏa nơi thân chính là chơn hỏa Tánh Không của Như Lai Tạng. 

Hễ cứ khi nào nghiệp phát hiện thì bèn quán sát sâu xa cho đến khi giải ngộ, 

biến  nó  thành  trí  huệ  quang.  [Làm  như  vậy] thì  chẳng  những  sự  vãng  sanh 

chẳng  bị  chướng  ngại  mà  hành  nhân  còn  được  sanh  lên  thượng  thượng 

phẩm. 

Vì lẽ đó, kinh Tịnh Danh khen ngợi Dâm, Nộ, Si vì thể tánh của chúng chính 

là Tạng Tánh, còn công dụng nhiễm hay tịnh của chúng thì cũng giống như 

úp hay ngửa bàn tay mà thôi. 



* Các kinh rộng khen Tịnh Ðộ nào là: công đức chẳng thể nghĩ bàn, nào là: 

pháp thế gian khó tin, hoặc là: hết thảy đức Phật hộ niệm, hoặc là vô thượng 

thâm diệu Thiền, hoặc là phương tiện hay lạ, hoặc là vua của các tam  muội 

v.v…  Cớ  sao  riêng  đối  với  pháp  môn  Niệm  Phật,  chúng  sanh  lại  hay  khởi 

tâm  nghi  hoặc,  thậm  chí  phá  hoại  niềm  tin  trong  sạch  của  người  khác, 

chướng ngại thiện hạnh của kẻ khác. Kẻ bạc phước trí kém thường quen thói 

như thế đó! 



*  Lặng  lẽ  như sống  gửi, trường trai thờ Phật, đạm bạc vô dục, siêng tu  học 

đạo. 



* Sau khi vãng sanh, được chứng ngộ xong thì nên đoái tưởng Sa Bà, trở lại 

sống  nhờ  trong  cõi  này  để  giúp  bạn  lữ,  khuyên  dỗ  quần  mê;  lại  còn  phân 

thân trong cõi nước khác trong những phương khác, ứng tích qua lại ba cõi, 

trọn chẳng hề nhọc mỏi. 



* Minh  là chẳng tối tăm, tịnh  là chẳng tán loạn. Minh tịnh chính  là kết quả 

của Chỉ -Quán, là thể của Ðịnh- Huệ mà cũng là bản thể của cái tâm. Chỉ - 

Quán  là công phu, Ðịnh - Huệ là  nhân  hạnh,  minh tịnh  là công  năng. Minh 

tịnh đến cùng cực thì liền khế hợp ngay với bổn thể. Nếu đạt được như vậy 

thì sẽ thành Phước Trí Nhị Nghiêm. 



* Thân tâm tịch định là Chỉ. Quán tướng lông trắng giữa hai mày của Phật là 

Quán. Tướng bạch hào rạng rỡ là Minh. Giữ chắc chẳng động là Tịnh. Nghĩa 

là:  nhờ  vào  thân  tướng  của  Phật  để  huân  tập  tâm  tánh  của  ta.  Nếu  quán  trí 

thành tựu thì sẽ tự nhiên hiển hiện. 



* Hễ tu Quán thì phải hiểu rõ vạn pháp duy tâm. Kinh dạy:  “Tâm như thợ vẽ 

 khéo, vẽ ra năm thứ ấm. Hết thảy trong thế gian, không gì chẳng tâm tạo!”   

không điều gì chẳng do tâm tạo. Vì thế, ta biết: tướng hảo của Phật Di Ðà tự 

nhiên tâm ta vốn sẵn đủ, [tướng hảo ấy] hiện ra trong khi ta nhập Ðịnh cũng 

chỉ là từ tâm ta phát sanh ra. Tâm này tạo thành tướng hảo, tâm này là tướng 

hảo, chẳng từ cái khác mà có, chẳng từ bên ngoài vào. Hiểu rõ được như thế 

thì mới đáng gọi là tu Quán đúng pháp. 



* Cổ đức có bài kệ: 

 Cảnh là Diệu Giả, Quán là Không.  

 Quán, Cảnh cùng mất chính là Trung.  

 Nhất tâm dung, tuyệt không tung tích 

 Lặng chiếu chưa từng có trước sau 

Diệu lý Cảnh-Quán viên dung được gói trọn không còn sót trong bốn câu 

kệ trên. Thấu hiểu được bài kệ trên sẽ hơn hẳn đọc cả mấy trăm quyển sách 

của tông Thiên Thai! 



* Tịnh nghiệp hành nhân nhất tâm trì danh sẽ chắc chắn được vãng sanh. 

Nếu kiêm tu diệu quán thì phẩm vị còn cao hơn nữa. 

* Một câu  A Di Ðà Phật chẳng  dứt  nơi tâm  lẫn  miệng, tai thường  nghe 

khiến cho tạp  niệm không cách  nào  xen  vào được, lũ  ma không đường  nào 

lấn vào. Tinh thần vui vẻ, mảy trần chẳng nhiễm, Tín-Nguyện kiên cố thì sẽ 

mừng gặp thắng duyên 



---o0o--- 



C. Ðại sư Tuân Thức so sánh công đức Niệm Phật 

(trích từ Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

  

Kinh Ðại Bát Niết Bàn chép: 

 “Giả sử có người trong vòng một tháng thường dùng y phục cúng dường hết 

 thảy  chúng  sanh  vẫn  chẳng  bằng  được  một  phần  mười  sáu  công  đức  của 

 người niệm Phật trong một niệm.  

 Giả  sử  lấy  vàng  đúc  thành  hình  người,  dùng  xe  ngựa  chuyên  chở;  cho  đến 

 các thứ bảo vật, thứ nào cũng đủ cả trăm món, đem ra bố thí thì vẫn chẳng 

 bằng người phát tâm, giở một bước chân hướng đến chỗ Phật.  

 Giả sử có người dùng xe voi lớn chở hết các thứ trân bảo trong đại quốc và 

 các thứ anh lạc, thứ nào cũng đủ cả trăm món dùng để bố thí thì vẫn chẳng 

 bằng người phát tâm bước một bước hướng đến Phật.  

 Nếu dùng tứ sự cúng dường tất cả chúng sanh trong tam thiên đại thiên thế 

 giới  thì  vẫn  chẳng  bằng  người  phát  tâm  bước  một  bước  hướng  đến  Phật. 

 [Người ấy] đạt được công đức vô lượng vô biên”.  

Khuyên khắp  những thiện  nam  tử,  thiện  nữ nhân tại  gia  nếu chí tâm  tin ưa 

thế  giới  Cực  Lạc  thì  vào  mỗi  sáng  sớm  nên  mặc  áo,  lắng  lòng,  chiêm  lễ 

tượng  Phật  hệt  như thấy đức Phật  thật sự,  chẳng  đành để  lỡ  ngày  nào. Nếu 

như  việc  công,  chuyện  tư  bề  bộn,  gấp  rút  thì phải  nên  kiên  định  tâm  ý;  hễ 

rảnh  lúc  nào  thì  liền  bước  vào  Phật  đường  thắp  hương,  đảnh  lễ;  chủ  yếu 

là  “bước  một  bước  hướng  đến  Phật” !  Nếu  có  lúc  nhàn  rỗi  thì  sáng  tối  đều 

chẳng bỏ uổng, chẳng quản là sáng hay tối luôn tinh tấn tu hành. 

Xin  hãy  suy  xét:  công  đức  “niệm  Phật  trong  một  niệm”  và  “bước  một 

bước  hướng  đến  Phật”  còn  thù  thắng  đến  như  thế  đó,  huống  là  trong  mỗi 

niệm, trong mỗi bước đều kinh hành niệm Phật thì sẽ diệt trừ tội chướng và 

đạt được công đức thật chẳng thể nghĩ bàn! 



---o0o--- 

 

D. Thuật niệm Phật tu tâm theo pháp sư Sơn Ðường 

(trích từ Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

Theo  các  kinh  điển  Ðại  Thừa  khuyên  người  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ,  về  mặt  tu 

nhân thì có hai thứ: một là Ðịnh, hai là Tán. 

1.  Thứ  nhất  là  Ðịnh  Thiện,  tức  là  dùng  tâm  quán  tưởng  A  Di  Ðà  Phật,  ức 

niệm  y báo, chánh báo,  giáo chủ  và bạn  lữ trong thế  giới  Tây  Phương Cực 

Lạc đều chỉ là do tâm tạo, đều vốn tự sẵn có đủ. Do tánh của chính ngay cái 

tâm ấy là Không, cho nên A Di Ðà Như Lai vốn là Không. Do tâm ta chính 

là Giả nên A Di Ðà Phật hiển hiện rõ ràng. Tâm ta chính là Trung Ðạo nên A 

Di Ðà Phật dứt bặt đối đãi chẳng thể nghĩ bàn. 

Hoặc là quán tưởng hoa sen nở ra hay còn búp và ta ở ngay trong hoa sen ấy. 

Hoa  sen  còn  búp  biểu  thị  Không,  hoa  sen  nở  biểu  thị  Giả.  Thanh,  sắc, 

hương, vị hình thể tương đồng biểu thị Trung Ðạo. 

Vì  thế,  kinh  điển  ghi:  “Chư  Phật  Như  Lai  là  Pháp  Giới  Thân  nhập  trong 

 tâm tưởng của hết thảy chúng sanh. Vì thế, lúc tâm các ông tưởng Phật thì 

 tâm  này  là  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  tùy  hình  hảo; tâm  này  làm  Phật, 

 tâm này là Phật’’. 

Ðấy chính là đức Thích Ca Như Lai đích thân khai thị Duy Tâm tam  muội, 

quán  thể  viên  diệu  thường  trụ.  Hiểu  rõ  chúng  sanh,  Phật  Ðà,  y  báo,  chánh 

báo, sắc pháp, tâm pháp cõi Tịnh Ðộ Cực  Lạc đều  là các công đức  mà bổn 

tánh  của  tâm  mình  vốn  sẵn  có  đủ,  hết  thảy  cảnh  giới  chính  là  do  bổn  tâm 

mình quán tưởng  ra. Ngoài tâm không có  Phật,  ngoài  tự tánh  không có cõi 

nước. Cứ quán chiếu như thế chẳng ngớt thì sẽ có thể chứng được Vô Sanh 

Pháp Nhẫn. 

2.  Thứ  hai  là  Tán  Thiện:  Tấm  lòng  chơn  thật  thanh  tịnh  tin  tưởng  vào  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, nhất tâm bất loạn, hệ niệm Phật A Di Ðà từ một 

ngày cho đến bảy ngày, tiếng niệm không ngớt, niệm niệm chẳng gián đoạn. 

Kinh dạy:  “Chấp trì danh hiệu hoặc trong một ngày… hoặc trong bảy ngày, 

 nhất tâm bất loạn thì người ấy lúc sắp lâm chung,  Phật  A Di Ðà cùng các 

 thánh chúng hiện ra trước mặt” . 

Ðây chỉ là nương vào sự tướng để ức tưởng cõi ấy, chẳng dùng đến ba phép 

quán Không, Giả, Trung cho nên gọi là Tán Thiện. Vì thế, chỉ cần tuân hành 

ba thứ Tịnh Nghiệp, hồi hướng phát nguyện được vãng sanh Tịnh Ðộ thì sẽ 

đều sanh về thế giới Cực Lạc. 

Tổ sư Trí Giả đại sư dạy:  “Do vì căn cơ có lợi, độn cho nên tu hành có Ðịnh 

 và Tán sai khác” . Quán Phật tam muội gọi là Ðịnh, còn tu các thiện nghiệp 

khác thì gọi là Tán. 

So ra, sức lực của Tán Thiện yếu hơn nên chẳng diệt trừ nổi tội Ngũ Nghịch, 

mà  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  lại  dạy  về  Quán  Phật  tam  muội  nên  có 

thể nhờ đó diệt trừ các tội Ngũ Nghịch, Thập Ác để vãng sanh. 

Do vậy, chẳng cần luận là Ðịnh Thiện hay Tán Thiện, chẳng luận là độn căn 

hay  lợi căn, tất cả đều là  nhân để  vãng sanh  Tịnh Ðộ, đều có thể  xu  hướng 

Vô Sanh, vĩnh viễn không thối chuyển. 



---o0o--- 

 

E. Liên Trì đại sư Tây Phương Phát Nguyện Văn Giản Chú 

(Chú  giải  sơ  lược  bài  văn  phát  nguyện  vãng  sanh  Tây  Phương  của  đại  sư 

Liên Trì) 

(trích từ sách Phật Thuyết A Di Ðà Kinh Bạch Thoại Giảng Giải) 



Tác giả: Lý Viên Tịnh 

Ấn Quang đại sư giám định 



Chánh văn: 

 Khể thủ Tây Phương An Lạc quốc 

 Tiếp dẫn chúng sanh đại đạo sư 

 Ngã kim phát nguyện nguyện vãng sanh 

 Duy nguyện từ bi ai nhiếp thọ 

   

(Cúi  lạy  bậc  đại  đạo  sư  tiếp  dẫn  chúng  sanh  trong  cõi  nước  An  Lạc  ở 

phương  Tây;  con  nay  phát  nguyện,  nguyện  được  vãng  sanh.  Kính  xin  đức 

Phật từ bi xót thương nhiếp thọ) 



Chú giải: 

Hai câu đầu bài kệ diễn đạt  ý quy  mạng  nơi Phật; hai câu tiếp đó  diễn tả  ý 

cầu Phật gia hộ. 

 “Khể thủ”  nghĩa là dập đầu sát đất. Dập đầu áp sát đất một lát rồi mới ngẩng 

đầu  lên  nhằm  biểu  thị  sự cung  kính  đến  cùng  cực.  Chơn  thành  và  tôn  kính 

thật sự là bí quyết tối diệu để siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. 

 “Phát”  nghĩa  là  phát  động  mãnh  liệt  giống  như  mũi  tên  lìa  khỏi  dây  cung, 

thế chẳng ngừng nghỉ giữa chừng.  “Nguyện”  nghĩa là mong cầu. 

Ba  điều  Tín,  Nguyện,  Hạnh  là  cốt  lõi  của  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Hễ  đã  có 

nguyện thì ắt phải có Tín và Hạnh, chẳng được khuyết bất cứ một thứ nào! 

Ðầy  đủ  không  thiếu  sót  ba  điều  này  thì  sẽ  quyết  định  vãng  sanh.  Ðại  sư 

Ngẫu Ích nói:  “Ðược vãng sanh hay không hoàn toàn là do có hay không có 

 Tín,  Nguyện.  Phẩm  vị  cao  hay  thấp  toàn  là  do  trì  danh  sâu  hay  cạn”.  Lời 

dạy ấy chính là khuôn phép ngàn năm chẳng thay đổi nổi. 



---o0o--- 

 

1.  Phát Bồ Ðề tâm 

  

Người  tu  Tịnh  nghiệp  trước  hết  phải  phát  Bồ  Ðề  tâm  thì  mới  có  thể  tương 

xứng bổn nguyện của Phật. Vì thế, phải lấy phát Bồ Ðề tâm làm chánh nhân, 

dùng niệm Phật làm trợ duyên; sau đấy mới cầu sanh Tịnh Ðộ thì chỉ trong 

một đời ắt sẽ thành tựu. Nếu không phát Bồ Ðề tâm thì chỉ được hưởng quả 

báo nhỏ bé trong đường trời người! 



Ghi chú: Trong phần chánh văn dưới đây, trong nguyên bản, tác giả Lý Viên 

Tịnh đã dùng những chữ số nhỏ để đánh dấu cách phân chia chánh văn thành 

từng câu nhỏ để tiện chú giải từng ý. 



Chánh văn: 

 1Ðệ tử mỗ giáp phổ vị tứ ân tam hữu pháp giới chúng sanh  2cầu ư chư Phật 

 Nhất  Thừa  Vô Thượng  Bồ Ðề  Ðạo  cố; 3chuyên  tâm  trì  niệm  A Di  Ðà  Phật 

 vạn đức hồng danh, 4kỳ sanh Tịnh Ðộ.  

(Ðệ tử tên là… khắp vì tứ ân, tam hữu, pháp giới chúng sanh cầu đạo Bồ Ðề 

Vô  Thượng  Nhất  Thừa  của  chư  Phật,  chuyên  tâm  trì  niệm  hồng  danh  vạn 

đức của Phật A Di Ðà, nguyện sanh Tịnh Ðộ). 



Chú giải: 

1.  “Tứ ân”  là ân cha mẹ, ân chúng sanh, ân Tam Bảo và ân đất nước.  “Tam 

 hữu”  là Dục giới, Sắc giới, Vô Sắc giới.  “Pháp giới chúng sanh”  là hết thảy 

chúng sanh trong mười phương thế giới. 

Hai câu này đều nói về cảnh sở duyên; đây là vì tâm này phải có chỗ nương 

tựa vào thì mới phát khởi nổi, nhưng cảnh lại có rộng, hẹp, xa, gần sai khác. 

Tứ ân là gần nhất, hẹp nhất; pháp giới chúng sanh là xa nhất, rộng nhất; tam 

hữu ở vào khoảng giữa. Bởi thế, phát tâm từ thân đến sơ, từ gần đến xa. 

2.  Chúng  ta  phát  tâm  niệm  Phật  chẳng  phải  chuyên  vì  tự  lợi,  mà  còn  phải 

mong tứ ân, tam hữu, pháp giới chúng sanh đều được độ thoát, cùng chứng 

đắc Nhất Thừa Vô Thượng Bồ Ðề đạo. 

Câu này nói đến cái tâm phát nguyện. 

3.  “Chuyên  tâm”  là  trong  tâm  không  hề  có  tạp  niệm.  “Trì  niệm”  là  niệm 

niệm chẳng hề quên mất.  “Vạn đức hồng danh”  nghĩa là một danh hiệu có đủ 

cả vạn đức. 

Câu này nói đến đức Phật được niệm. 

4. Câu cuối nói đến nơi chốn mình mong cầu. 



---o0o--- 

 

2. Sám hối ba chướng: 



Ðoạn  này tiếp  nối  ý đoạn trước:  Tuy  đã  niệm Phật phát tâm cầu sanh  Tịnh 

Ðộ, nhưng vì chúng sanh đời mạt căn cơ hèn kém, chậm lụt như vậy nên cần 

phải gấp rút sám hối những tội chướng ấy. Trừ được chướng ngại thì ắt được 

vãng sanh. Nếu như chẳng trừ được nghiệp chướng của một trong ba độc thì 

sẽ phải chịu ác báo trong tam đồ. 



Chánh văn: 

 1Hựu dĩ, nghiệp trọng phước khinh, chướng thâm huệ thiển, nhiễm tâm dị xí, 

 tịnh  đức  nan  thành.2Kim  ư  Phật  tiền,  kiều  cần  ngũ  thể,  phi  lịch  nhất  tâm, 

 đầu  thành  sám  hối. 3Ngã  cập  chúng  sanh  khoáng  kiếp  chí  kim  túng  tham, 

 sân,  si  nhiễm  uế  tam  nghiệp  vô  lượng  vô  biên;  sở  tác  tội  cấu  vô  lượng  vô 

 biên; sở kết oan nghiệp nguyện tất tiêu diệt.  

(Lại  vì  nghiệp  nặng,  phước  nhẹ,  chướng  sâu,  huệ  cạn,  tâm  nhơ  dễ  nẩy  nở, 

đức  sạch  khó  thành.  Nay  đối  trước  Phật,  năm  vóc  siêng  lạy,  dốc  sạch  một 

lòng, chí thành sám hối. Con cùng chúng sanh bao kiếp đến nay mê lầm tịnh 

tâm sẵn có, để tham, sân, si ô uế ba nghiệp, vô lượng vô biên tội cấu đã tạo, 

vô lượng vô biên oan nghiệp đã kết nguyện đều tiêu diệt) 



Chú giải: 

1.  “Nghiệp”  chính  là  Thập  Ác.  Thân  có  ba  điều,  tức  là:  giết,  trộm,  dâm. 

Miệng có bốn điều là nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều và ác khẩu. Ý có ba 

điều là tham, sân, si. 

 “Nghiệp  nặng”  nghĩa  là  phạm  đủ  Thập  Ác,  hoặc  là  một  lòng  một  dạ  nghĩ 

tưởng chuyện làm ác. 

 “Phước”  là  Thập  Thiện,  tương  phản  của  Thập  Ác.  “Phước  nhẹ”  nghĩa  là 

chỉ  tu  có  mỗi  một  điều  thiện,  hoặc  chỉ  làm  lành  qua  loa.  Hoặc  là  như  vừa 

mới niệm Phật đã than khô họng; vừa mới lễ Phật đã kêu đau lưng! Ðấy đều 

là những duyên của “phước nhẹ”. 

 “Chướng”  có hai thứ: 

a. Trần duyên bức bách và  ma tà, ngoại đạo trói buộc; đó là chướng từ bên 

ngoài. 

b. Bịnh tật, chết yểu và ngu si, điên đảo là chướng phát khởi từ bên trong. 

 “Chướng sâu”  là nội chướng lẫn ngoại chướng cùng công phá mình: chẳng 

hạn  như, vừa nghĩ  đến chuyện tu  hành thì  bị bịnh  ngặt, vừa hướng đến đạo 

đã gặp phải tà sư v.v… 

 “Huệ”  gồm  có  Phương  Tiện  Huệ  (Văn,  Tư,  Tu)  và  Chơn  Thật  Huệ  (Kiến 

Ðạo…).  “Huệ cạn”  là nghe nhiều chỉ hiểu được đôi chút, hoặc chưa chứng 

Nội  Phàm  đã  bảo  mình  đạt  tới  Phật  địa;  vừa  hiểu  biết  đôi  chút  sự  việc  thế 

gian đã khoe mình chứng ngộ. 

 “Nhiễm tâm”  chính  là tham, sân, si.  “Dị xí”  nghĩa  là: tâm tham  luyến khác 

nào  những  sợi  tơ  trong  ngó  sen  cứ  kéo  dài  mãi  chẳng  đứt;  tâm  sân  nộ  như 

ngọn lửa dễ cháy bùng lên; tâm ngu si như lưới đan mau mắt càng quấn càng 

dày.  Lại  có  hạng  người  vừa  gặp  phải  chuyện  nhỏ  nhặt  đã  ghim  trong  lòng 

bao  năm  tháng,  nghe  lời  không  vừa  ý  liền  kết  oán  suốt  đời;  há  chẳng  phải 

là  “nhiễm tâm dị xí”  hay sao? 

 “Tịnh đức”  chính là Giới, Ðịnh, Huệ.  “Khó thành”  nghĩa là: về Giới thì đối 

với  các  luật  nghi,  giữ  được  thì  ít,  vi  phạm  thì  nhiều;  về  Ðịnh  thì  đối  với 

Thiền  Na  dù  lớn  hay  nhỏ,  chẳng  hề  tu  tập,  hiểu  biết;  về  Huệ  thì  đối  với 

những  Diệu  Trí  dù  Quyền  hay  Thật  thường  chẳng  có  cách  nào  chứng  ngộ 

được. Hoặc là vừa mới lãnh thọ giới phẩm đã phá ngay giới tướng; vừa vào 

Thiền  đường  đã  hôn  trầm,  lao  chao.  Ðấy  chẳng  phải  là  “tịnh  đức  nan 

 thành”  hay sao? 

Nếu  như  đã  hiểu  rõ  những  điều  ấy  thì  phải  nên  sanh  tâm  thẹn  hổ  sâu  xa, 

thống thiết tự trách, khẩn khoản sám hối thì mới hợp đạo lý vậy! 

Cả bốn câu này nói lên nguyên do sám hối, tức là lý do vì sao chúng ta cần 

phải sám hối. 

2.  “Ngũ thể”  (năm vóc) chính là hai khủy tay, hai gối và trán. Do vì từ thân 

này tạo ra các nghiệp nên phải dùng ngũ thể rạp lạy để sám hối; làm như vậy 

nhằm để biểu thị sự cung kính bên ngoài. 

 “Phi  lịch”  chính  là  mở  toang  ra,  tẩy  rửa  sạch  sẽ.  Ðấy  là  do  từ  ý  khởi  lên 

tham sân, cho  nên  ngày  nay cần phải  nhất tâm, dốc trọn tấm  lòng sám  hối. 

Làm như vậy để biểu thị sự cung kính trong nội tâm. 

 “Ðầu  thành”  (gieo  tấm  lòng  thành)  nghĩa  là  đem  trọn  tấm  lòng  thành  của 

mình hướng đến Phật. Sám hối là để đoạn cái tâm tiếp nối (tương tục tâm). 

Cả bốn câu này nói lên phương pháp sám hối, tức là chúng ta phải nên sám 

hối như thế nào. 

3.  “Con cùng chúng sanh”  ý nói chẳng phải chỉ có mỗi  một người,  “từ bao 

 kiếp  đến  nay”  ý  nói  chẳng  phải  chỉ  mỗi  một  đời  này.  Cần  nên  biết  rằng: 

chúng sanh tạo ra tội nghiệp từ vô thỉ đến nay; đời đời kiếp kiếp lần lượt làm 

quyến thuộc, chủ bạn, lần lượt giúp đỡ, dắt dẫn nhau gây tạo. Ðã cùng nhau 

tạo nghiệp thì tất nhiên phải cùng nhau sám hối. 

 “Vô lượng vô biên”  hàm ý chẳng phải chỉ có một chỗ. Vô lượng vô biên lại 

bao gồm năm ý nghĩa: 

- Một là ước về tâm: Một niệm trần lao đã có đủ tám vạn [phiền não], huống 

hồ là niệm niệm tiếp nối. 

- Hai là ước về cảnh: Gây tạo nghiệp trong một chỗ đã là vô lượng, huống hồ 

là tạo nghiệp khắp cả mười phương. 

- Ba là ước về sự: Một nghiệp nếu thành tội đã không ngằn mé, huống hồ là 

có các nghiệp. 

- Bốn là ước về thời: Chỉ một đời đã tạo nghiệp vô lượng, huống hồ là trong 

cả bao kiếp. 

- Năm  là  ước  về  người: Một  người tạo  nghiệp đã  là  vô  lượng,  huống  hồ  là 

chúng sanh! 

Vì  thế,  nếu  như  nghiệp  chướng  có  hình  trạng  thì  khắp  cả  hư  không  cũng 

chẳng chứa đựng được nổi! 

Câu  “mê bổn tịnh tâm”  (mê  lầm  tịnh tâm  sẵn có) thể  hiện  ý sám  hối phiền 

não chướng; câu  “nhiễm uế tam  nghiệp”  diễn tả  ý sám  hối  nghiệp chướng; 

câu  “sở  kết  oán  nghiệp”  là  sám  hối  báo  chướng.  “Nguyện  tất  tiêu  diệt”  là 

nguyện ba thứ chướng trên đây đều tiêu diệt. 



---o0o--- 

 

3. Lập tứ hoằng thệ: 

  

Nếu tu hành  mà chẳng có thệ nguyện thì chỉ e sẽ bị thối thất nên phải dùng 

bốn pháp này để chế ngự cái tâm. Nếu thiếu sót bốn pháp này thì dễ bị biếng 

nhác. 



Chánh văn: 

 1Tùng  ư  kim  nhật,  lập  thâm  thệ  nguyện:  viễn  ly  ác  pháp,  thệ  bất  cánh 

 tạo; 2cần  tu  thánh  đạo,  thệ  bất  thối  đọa; 3thệ  thành  Chánh  Giác, 4thệ  độ 

 chúng sanh.  

(Từ nay trở đi, lập thệ nguyện sâu: xa lìa ác pháp, thề chẳng tạo nữa; siêng tu 

thánh đạo, thề chẳng lui đọa; thề thành Chánh Giác, thề độ chúng sanh) 



Chú giải: 

Câu  đầu  tiên  chính  là  “phiền  não  vô  biên  thệ  nguyện  đoạn”.  Ấy  là  do  xem 

thấy chúng sanh bị tham, sân, si, tà kiến não hại mà mình chẳng cứu độ được 

cho nên lập ra thệ nguyện này; đấy là nương theo Tập Ðế mà phát tâm. 

Câu thứ hai chính là “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. Do xem thấy lục 

độ, vạn hạnh…  hằng  hà sa pháp  môn có đủ  vô  lượng điều  xứng tánh khoái 

lạc  mà chúng sanh chẳng tu tập, trái lại còn tạo đủ các điều tội nghiệp, cho 

nên lập ra thệ nguyện này. Ðây là nương theo Ðạo Ðế mà phát tâm. 

Câu  thứ  ba  “thệ  thành  Chánh  Giác”  chính  là  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ 

nguyện thành”. Do vì quán sát Phật đã diệt sạch phiền não, chứng đắc niềm 

vui giải thoát, nhưng chúng sanh bất giác bất tri, phải lầm chịu đủ điều khổ 

sở,  cho  nên  phát  ra  lời  nguyện  này.  Ðây  chính  là  y  theo  Diệt  Ðế  mà  phát 

tâm. 

Câu thứ tư:  “Thề độ chúng sanh”  chính là “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

độ”.  Do  xem  thấy  chúng  sanh  bị  sanh,  lão,  bịnh,  tử  bức  bách  chịu  đại  khổ 

não nên phát ra lời nguyện này. Ðây chính là y theo Khổ Ðế mà phát tâm. 



---o0o--- 

 

4. Cầu sanh Tịnh Ðộ 



Do phát khởi các tâm nguyện như trên, cả hoặc lẫn nghiệp cùng tiêu tan cho 

nên tam muội mới thành, mới dễ sanh trong chín phẩm hoa sen. Bởi vậy, cần 

phải  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ.  Nếu  không  phát  nguyện  cầu  sanh,  khó  lòng  thoát 

khỏi luân hồi. 



---o0o--- 



4.1. Cầu Phật gia hộ 



Chánh văn: 

 1A Di Ðà Phật dĩ từ bi nguyện lực đương chứng tri ngã, đương ai mẫn ngã, 

 đương gia bị ngã.2Nguyện Thiền Quán chi trung, mộng mị chi tế, đắc kiến A 

 Di Ðà Phật kim sắc chi thân, đắc lịch A Di Ðà Phật bảo nghiêm chi độ, đắc 

 mông A Di Ðà Phật cam lộ quán đảnh, quang minh chiếu  thân, thủ ma ngã 

 đầu, y phú ngã thể.  

(Xin A Di Ðà Phật do từ bi nguyện lực nên chứng biết cho con, nên thương 

xót con, nên gia hộ con. Nguyện trong khi Thiền Quán, hay trong lúc mộng 

mị được thấy  thân sắc vàng của  Phật  A Di Ðà, được dạo qua cõi  báu trang 

nghiêm của Phật A Di Ðà, được Phật A Di Ðà dùng cam lộ rưới đảnh, quang 

minh chiếu đến thân, tay Phật xoa đầu con, y ngài trùm thân con) 



Chú giải: 

Do tâm Phật từ bi vô lượng nên Phật có nguyện lực. Do có nguyện lực nên 

sẽ  chứng  biết.  Do  chứng  biết  nên  sẽ  xót  thương.  Do  xót  thương  nên  sẽ  gia 

hộ. Cả bốn câu này diễn tả tấm lòng mong Phật hộ niệm. Những câu kế tiếp 

đó diễn tả các cách đức Phật hộ niệm chúng ta. 



---o0o--- 



4.2. Chánh phát nguyện 

4.2.1. Phát nguyện trong đời hiện tại 



Chánh văn: 

 Sử ngã túc chướng tự trừ, thiện căn tăng trưởng, tật không phiền não, đốn 

 phá vô minh, viên giác diệu tâm, khuếch  nhiên khai  ngộ, Tịch Quang chơn 

 cảnh thường đắc hiện tiền.  

(Khiến con túc chướng tự trừ, căn  lành tăng trưởng, chóng sạch phiền  não, 

mau phá vô minh, đột nhiên khai ngộ viên giác diệu tâm, Tịch Quang chơn 

cảnh thường được hiện tiền) 



Chú giải: 

Do được Phật dùng cam lộ quán đảnh nên ba thứ túc chướng: hoặc, nghiệp, 

khổ tự diệt trừ. Do được quang minh của Phật chiếu đến thân nên ba thứ căn 

lành: Giới, Ðịnh, Huệ tự được tăng trưởng. 

Chữ  “phiền  não”  chỉ  kiến  hoặc  và  tư  hoặc.  Phiền  não  làm  loạn  tâm  thần. 

Chữ  “vô  minh”  chỉ  căn  bản  hoặc,  chẳng  ngộ  được  Ðệ  Nhất  Nghĩa  Ðế.  Do 

được  đức  Phật  dùng  tay  xoa  đảnh  đầu  nên  mau  chóng  phá  sạch  các  phiền 

não, vô minh. 

 “Viên giác diệu tâm”  là Năng Chứng Trí.  “Tịch Quang chơn cảnh”  là lý sở 

chứng.  Do  được  đức  Phật  dùng  y  trùm  lên  thân  ta,  đột  nhiên  ta  khai  ngộ 

được Viên Giác diệu tâm cho nên chơn cảnh Tịch Quang thường hiện tiền. 



---o0o--- 



4.2.2. Lâm chung nguyện 



Chánh văn: 

 Chí ư lâm dục mạng chung dự tri  thời chí, thân vô nhất thiết bịnh khổ ách 

 nạn, tâm vô nhất thiết  tham luyến  mê hoặc. Chư căn duyệt dự, chánh niệm 

 phân minh, xả báo an tường như nhập Thiền Ðịnh.  

 A  Di  Ðà  Phật  dữ  Quán  Âm,  Thế  Chí,  chư  thánh  hiền  chúng  phóng  quang 

 tiếp  dẫn,  thùy  thủ  đề  huề.  Lâu,  các,  tràng  phan,  dị  hương,  thiên  nhạc,  Tây 

 phương thánh cảnh chiêu thị mục tiền linh chư chúng sanh kiến giả, văn giả 

 hoan hỷ cảm thán, phát Bồ Ðề tâm.  

(Cho đến lúc mạng sắp chấm dứt, biết trước sắp đến lúc. Thân không có hết 

thảy bịnh khổ, nạn ách; tâm không có hết thảy tham luyến, mê hoặc. Các căn 

vui sướng, chánh niệm phân minh. Bỏ xác thân  một cách an lành như đang 

nhập Thiền Ðịnh. 

A  Di Ðà  Phật  và Quán  Âm,  Thế Chí, các  bậc thánh  hiền phóng quang tiếp 

dẫn, đưa tay dắt dìu.  Lầu, gác, tràng phan, hương  lạ,  nhạc trời. Thánh cảnh 

Tây  phương  hiện  rõ  trước  mắt  khiến  các  chúng  sanh:  kẻ  thấy,  người  nghe 

mừng rỡ, khen ngợi, phát Bồ Ðề tâm) 



Chú giải: 

Biết trước ngày mất ba ngày hoặc bảy ngày thì gọi là  “dự tri thời chí” (biết 

trước sắp đến lúc vãng sanh). 

 “Bịnh khổ”  là tứ đại nơi thân chẳng điều hòa.  “Nạn ách”  là các nạn: nước, 

lửa, đao binh, độc dược… 

 “Tham  luyến”  là  chẳng  hạn  như  ăn  chay  lâu  năm,  lúc  lâm  chung  lại  ngã 

mặn; hoặc đang một dạ niệm Phật, khi lâm chung chợt sợ chết; hoặc vì ân ái 

vấn  vương  thậm  chí  khó  lòng  chia  tay,  buông  bỏ  nổi;  hoặc  là  hứa  nguyện, 

van vái, cam tâm cầu thần, chạy thuốc v.v… 

 “Mê  hoặc”  là  tự  nghi  mình  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  hoặc  nghi  công  hạnh 

cạn mỏng, hoặc nghi Phật chẳng đến rước v.v… 

 “Các  căn  vui  sướng”  là  năm  căn:  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  không  bịnh, 

không  nạn.  “Chánh  niệm  phân  minh”  chỉ  căn  thứ  sáu  tức  là  ý  căn  không 

tham, không lầm lạc. 

 “Bỏ xác thân một cách an lành”  là buông bỏ cái thân mình đã thọ đây chẳng 

hề lo lắng, chẳng hề mê loạn.  “Như nhập Thiền Ðịnh”  là hoặc ngồi mà tịch, 

hoặc đứng mà thác. 

Từ  câu  “A  Di  Ðà  Phật”  trở  đi  nói  rõ  về  sự  cảm  ứng  đạo  giao.  Còn  từ 

câu  “khiến các chúng sanh”  trở đi là nói đến sự lợi ích do thấy và nghe. 



---o0o--- 



4.2.3. Vãng sanh nguyện 



Chánh văn: 

 Ngã  ư  nhĩ  thời  thừa  kim  cang  đài  tùy  tùng  Phật  hậu;  như  đàn  chỉ  khoảnh 

 sanh  Cực  Lạc  quốc:  thất  bảo  trì  nội,  thắng  liên  hoa  trung.  Hoa  khai  kiến 

 Phật, kiến chư Bồ Tát, văn diệu pháp âm, hoạch Vô Sanh Nhẫn.  

 Ư tu du gian, thừa sự chư Phật, thân mông thọ ký. Ðắc thọ ký dĩ, tam thân, 

 tứ  trí,  ngũ  nhãn,  lục  thông,  vô  lượng  bách  thiên  đà  ra  ni  môn,  nhất  thiết 

 công đức giai tất thành tựu.  

(Con trong khi ấy nương đài kim cang theo sau đức Phật. Như trong khoảng 

khắc  vừa  khảy  ngón  tay  sanh  cõi  Cực  Lạc  trong  ao  bảy  báu,  trong  hoa  sen 

diệu. Hoa nở thấy Phật, thấy các Bồ Tát, nghe tiếng pháp mầu, đắc Vô Sanh 

Nhẫn. Chỉ trong khoảnh khắc thờ kính chư Phật, liền được thọ ký. Ðược thọ 

ký xong, ba thân, bốn trí, ngũ nhãn, sáu thông, vô lượng trăm ngàn đà-ra-ni 

môn, hết thảy công đức thảy đều thành tựu) 



Chú giải: 

Câu  “như  đàn  chỉ  khoảnh”  (như  trong  khoảng  khảy  ngón  tay)  ngụ  ý  vãng 

sanh  cực  kỳ  mau  chóng.  “Ðắc  Vô  Sanh  Nhẫn”  là  hiểu  rõ  các  pháp  vốn  bất 

sanh bất diệt.  “Tam thân”  là Pháp Thân, Báo Thân và Hóa Thân.  “Tứ trí”  là 

Ðại Viên Kính Trí, Bình Ðẳng Tánh Trí, Diệu Quán Sát Trí, Thành Sở Tác 

Trí.  “Ngũ  nhãn”  là  nhục  nhãn,  thiên  nhãn,  huệ  nhãn,  pháp  nhãn  và  Phật 

nhãn.   “Lục  thông”  là  thiên  nhãn  thông,  thiên  nhĩ  thông,  tha  tâm  thông,  túc 

mạng thông, thần túc thông và lậu tận thông.  “Ðà ra ni”  dịch nghĩa là Tổng 

Trì, tức là: bao gồm hết thảy các pháp, nắm giữ vô lượng nghĩa. 

Từ  câu  “thờ  kính  chư  Phật”  trở  đi  diễn  tả  rõ  hình  tướng  của  các  công  đức 

ấy. 



---o0o--- 



5. Trở vào Sa Bà 



Chánh văn: 

 Nhiên  hậu,  bất  vi  An  Dưỡng,  hồi  nhập  Sa  Bà,  phân  thân  vô  số  biến  thập 

 phương sát, dĩ bất khả tư nghị tự tại thần lực, chủng chủng phương tiện độ 

 chúng  chúng  sanh  hàm  linh  ly  nhiễm,  hoàn  đắc  tịnh  tâm,  đồng  sanh  Tây 

 Phương, nhập Bất Thối địa.  

(Sau  đó,  chẳng  trái  An  Dưỡng,  trở  vào  Sa  Bà,  phân  thân  vô  số  khắp  mười 

phương cõi, dùng sức thần  lực chẳng thể  nghĩ bàn, các thứ phương tiện độ 

các  chúng  sanh  khiến  đều  ly  nhiễm,  khôi  phục  tịnh  tâm,  cùng  sanh  Tây 

Phương, chứng đắc Bất Thối) 



Chú giải: 

 “Chẳng trái An Dưỡng”  là Pháp  Thân bất động.  “Phân thân vô số”  là  Hóa 

Thân  ứng  hiện.  “Khắp  mười  phương  cõi”  là  chẳng  phải  chỉ  thấy  hiện  hữu 

trong một cõi nước.  “Phương tiện độ sanh”  là dùng tài thí để nhiếp phục kẻ 

tham  lam, dùng ái  ngữ nhiếp phục kẻ ương  ngạnh; dùng  lợi  ích  nhiếp phục 

kẻ làm lành; dùng đồng sự nhiếp phục kẻ làm ác.  “Ly nhiễm”  là ba thứ hoặc 

chướng chẳng khởi;  “tịnh tâm”  là chứng trọn vẹn ba đức. Bất Thối gồm có 

ba loại: 

a.Vị Bất Thối: Trọn chẳng lui sụt xuống phàm phu, Nhị Thừa. 

b. Hạnh Bất Thối: Trọn chẳng lui sụt hạnh nghiệp đã tu. 

c. Niệm Bất Thối: Quyết không có một niệm nào lầm lạc, quên mất. 

 "Nhập Bất Thối địa”  còn có nghĩa là một khi đã sanh về Tây Phương thì dù 

có sanh trong Biên Ðịa, Nghi Thành đi nữa, quyết cũng chẳng đọa trong tam 

đồ.  Hai  câu  “khiến  đều  ly  nhiễm…”  đều  nói  về  lợi  ích  trong  hiện  đời.  Còn 

câu  “cùng sanh Tây phương”  nói đến lợi ích trong đời sau. 



Chánh văn: 

 Như  thị  đại  nguyện,  thế  giới  vô  tận,  chúng  sanh  vô  tận,  nghiệp  cập  phiền 

 não nhất thiết vô tận, ngã nguyện vô tận.  

(Ðại  nguyện  như  thế,  thế  giới  vô  tận,  chúng  sanh  vô  tận;  nghiệp  và  phiền 

não hết thảy vô tận, con nguyện vô tận). 



Chú giải: 

Ðoạn văn này để tổng kết các đoạn trên. 



---o0o--- 

 

6. Hồi hướng khắp cả 



Chánh văn: 

 1Nguyện  kim  lễ  Phật,  phát nguyện, tu trì  công  đức, hồi thí hữu  tình,  tứ  ân 

 tổng báo, tam hữu tề tư.2Pháp giới chúng sanh đồng viên Chủng Trí.  

(Nguyện công  đức  lễ  Phật, phát  nguyện, tu trì  hiện tại  hồi  hướng  hữu tình, 

báo  trọn  bốn  ân,  giúp  khắp  ba  cõi.  Pháp  giới  chúng  sanh  cùng  được  viên 

mãn Nhất Thiết Chủng Trí) 



Chú giải: 

Hồi hướng có ba loại: 

a.  Một  là hồi  kỷ  hướng  tha:  Do  vì  từ  vô  thỉ đến  nay,  chúng  sanh  làm  các 

nghiệp  lành  gì cũng chỉ  nghĩ đến bản thân và quyến thuộc  mà thôi  nên  nay 

xoay cái tâm ấy hướng đến khắp các chúng sanh, đem những việc mình đã tu 

thí  hết  cho  họ,  chỉ  nguyện  người  khác  được  lợi,  chứ chẳng  mong  bản  thân 

mình hưởng an lạc. 

Ðấy cũng là “báo trọn bốn ân, giúp khắp ba cõi”. 

b. Hai là hồi nhân hướng quả: Từ vô thỉ đến nay, chúng sanh chỉ biết mong 

cầu phước báo trong đường trời, người; chẳng biết mong cầu thánh quả xuất 

thế nên nay xoay cái tâm ấy hướng đến Vô Thượng Bồ Ðề: đem hết thảy các 

thiện nghiệp mình đã tu để trọn trang nghiêm Phật quả. 

Ðây  chính  là  hồi  hướng  “pháp  giới  chúng  sanh  cùng  được  viên  mãn  Nhất 

Thiết Chủng Trí”. “ChủngTrí” chính là trí huệ của Phật. 

c. Ba là hồi sự hướng lý: Cả hai loại hồi hướng trên đều là sự tướng; nhưng 

Lý  vốn  nằm  trong  Sự  nên  cả  ba  thứ  hồi  hướng  đều  được  trọn  vẹn;  do  đó, 

chẳng cần phải nói rõ. 

Hồi  sự  hướng  lý  là  năng  tu  (người  tu),  sở  tu  (công  đức,  thiện  nghiệp  do 

người  ấy  tu  tạo),  tâm  năng  hướng  (tâm  hồi  hướng),  sở  hướng  (công  đức 

được mình đem hồi hướng) xét trong Thật Tế (Lý Nhất Thể) thì những cặp 

khái niệm nhị nguyên ấy đều tiêu diệt hết, không còn có các tướng sai biệt. 

Thêm  nữa,  người  tu  Tịnh  nghiệp  làm  được  điều  lành  gì  đều  trước  hết  hồi 

hướng  về  Tây  phương.  Do  tâm  ấy,  sẽ  chuyển  hóa  phước  ấy  hướng  theo 

chánh lộ vãng sanh Tây Phương. 

Nếu chẳng hồi hướng chỉ e tâm bị phước ràng buộc, lại sanh trong tam giới, 

phải hiểu rõ điều này! [] 



---o0o--- 

Quyển thứ hai : Gương Sáng Niệm Phật 

Từ lúc đại sư Huệ Viễn thời Ðông Tấn đề xướng tu Tịnh Ðộ đến nay, sự tích 

vãng sanh của tăng, ni và nông, công, thương gia, những kẻ tạo tội, người tật 

khổ trong các đời nào phải chỉ có ức vạn; những chuyện được ghi chép trong 

các  sách  vở  chỉ  là  một,  hai  trường  hợp  được  tạm  thấy  biết  đến  trong  cả  ức 

vạn trường hợp mà thôi. 

Ngôn giáo chẳng bằng thân giáo. Ở đây, tôi lược trích những sự hành trì của 

họ để chúng ta học theo, lấy đó làm khuôn phép. Nguyện những ai xem đến 

di  tích  của  các  vị  tiên  đức,  trông  thấy  đức  hạnh  của  người  sẽ  mong  mình 

được bằng mà sốt sắng phấn chí tu hành. 

---o0o--- 

 1. Thấy tướng lành chẳng nói 

Ðại sư Huệ Viễn đời  Tấn  là  Sơ Tổ của  Liên  Tông,  họ Giả,  người  xứ Nhạn 

Môn. Ngài tinh  thông cả Nho  lẫn  Lão. Năm 21 tuổi,  nghe pháp sư Ðạo  An 

giảng kinh Bát Nhã, hốt nhiên đại ngộ, than rằng: 

- Nho, Ðạo cửu lưu đều chỉ là bã hèm. 

Liền xuất gia, thề hoằng dương Phật giáo. Ngài Ðạo An khen ngợi: 

-  Khiến  cho  đạo  pháp  được  lưu  hành  ở  Trung  Nguyên  phải  nhờ  vào  ông 

Viễn! 

Sau ngài trụ tại chùa Ðông Lâm trên Lô Sơn, thống lãnh đại chúng hành đạo, 

đào  ao  trồng  sen.  Trên  mặt  nước  thả  hoa  sen  mười  hai  cánh  xoay  chuyển 

theo  sóng  nước  nhằm  phân  định  thời  khắc  ngày  đêm  để  biết  thời  hạn  tu 

hành. 

Ngài cùng với các ông Lưu Di Dân v.v… hơn  một trăm hai  mươi ba người 

cả Tăng lẫn tục sáng lập Liên Xã, sáu thời niệm Phật cầu sanh Tây Phương. 

Ngài ở trong núi suốt ba mươi năm chẳng hề đặt chân vào cõi trần; chuyên 

chí Tịnh Ðộ, lắng lòng hệ niệm, thấy thánh tượng cả ba lần, nhưng vẫn giấu 

kín không nói. 

Một đêm, lúc ngài vừa xuất định, bỗng thấy A Di Ðà Phật thân đầy chật cả 

hư không, Quán Âm, Thế Chí đứng hầu hai bên. Lại thấy nước chảy, quang 

minh chia  làm  mười  bốn  nhánh  cùng  chảy  lên,  rót  xuống,  diễn  thuyết  diệu 

pháp. 

Phật dạy: 

- Do bổn nguyện lực nên ta đến an ủi ông. Sau bảy ngày nữa ông sẽ sanh về 

cõi ta! 

Những vị trong Liên Xá đã vãng sanh trước như các ông Lưu Di Dân, Phật 

Ðà Da Xá v.v… đều hầu bên Phật. Sư bảo: 

- Lúc ta mới ở đây, ba lần thấy thánh tượng; nay lại được thấy, ắt sẽ sanh về 

Tịnh Ðộ. 

Ðến thời hạn, ngài liền đoan tọa nhập tịch, thọ tám mươi ba tuổi. 

(theo Ðông Lâm Truyện) 

Nhận định: 

Nếu  như thấy tướng  hảo  liền  muốn  nói cho  mọi  người biết ắt sẽ bị  ma  gây 

lầm  lạc  khiến  nguyện  hạnh  thối  thất.  Xin  hãy  bắt  chước  ngài:  ba  lần  thấy 

nhưng không nói, chỉ đến lúc lâm chung mới cho biết mà thôi! 

---o0o--- 

 2. Thiên chúng đến đón chẳng đi 

*  Ðại  sư Tăng  Tạng  đời  Ðường,  người  xứ  Tây  Hà.  Tuổi  nhỏ  xuất  gia,  nép 

mình thờ người, hết thảy cung kính, chẳng từ lao khổ. Thấy tăng y của người 

khác liền giặt giũ giùm, rồi lại vá chằm. Ngày nắng gắt, sư cởi áo ngồi trong 

đám cỏ để thí máu thịt cho các loài muỗi, ve. 

Hằng  ngày,  ngài  niệm  Phật  hiệu  chẳng  cần  ghi  số,  chỉ  nhớ  rõ  trong  tâm, 

chưa hề thiếu sót. Ðến khi báo tận, thấy chư thiên theo thứ tự đến đón, ngài 

đều chẳng theo. Ngài chợt bảo mọi người: 

- Vừa về Tịnh Ðộ, thấy các thượng thiện nhân rải hoa trên không. 

Rồi chắp tay niệm Phật mà hóa. 

(theo Cao Tăng Truyện, tập 3) 

* Ðại sư Thiện Ngang đời Ðường, người Ngụy Quận. Chí kết Tây Phương, 

nguyện sanh An Dưỡng. Sau ngài ngụ tại chùa Báo Ứng, biết đã đến lúc bèn 

bảo trước những người hữu duyên: đầu tháng Tám sẽ chia tay. Ðến kỳ, ngài 

lên tòa cao, lư tỏa mùi hương lạ, dẫn tứ chúng thọ Bồ Tát giới, dạy dỗ những 

điều  thiết  yếu.  Chợt  thấy  thiên  chúng  rộn  ràng,  đàn  sáo  véo  von.  Ngài  bảo 

đại chúng: 

- Trời Ðâu Suất Ðà đến đón  ta;  nhưng  Thiên đạo chính  là căn bản sanh tử, 

chẳng phải chỗ ta ước  mong.  Lòng  thường  mong sanh  về Tịnh Ðộ,  nguyện 

này chẳng được thỏa hay sao? 

Nhạc trời bỗng bặt tiếng. Từ trời Tây, hương, hoa, âm nhạc vùn vụt kéo đến, 

xoay quanh trên đỉnh đầu, toàn thể mọi người đều thấy. Sư bảo: 

- Nay tướng lành Tây Phương đến đón. Ta đi đây. 

Nói xong liền tịch, thọ sáu mươi chín tuổi. 

(theo Cao Tăng Truyện, tập hai) 

Nhận định: 

Lúc lâm chung, tứ đại chia lìa là lúc nào vậy? Chư Thiên lần lượt đến đón là 

cảnh nào đây? Nếu chẳng phải là bậc tín nguyện kiên cố thì ngay trong lúc 

đó, đối trước cảnh ấy làm sao cưỡng làm chủ tể nổi? Ðây đúng thật là gương 

sáng thiên cổ cho những kẻ tu Tịnh nghiệp vậy. Nếu không, một phen sanh 

lên trời sẽ lại đọa trong luân hồi. Xin đừng lầm tin ngoại đạo cầu sanh Thiên 

Quốc. 

---o0o--- 

 3. Niệm Phật chẳng ngơi 

Ðại  sư  Thiện  Ðạo  đời  Ðường  là  Tổ thứ  hai  của  Liên  Tông.  Nhân  thấy  đạo 

tràng Tịnh Ðộ Cửu Phẩm của thiền sư Ðạo Xước, ngài liền vui mừng bảo: 

- Ðây chính là phương cách trọng yếu để thành Phật. Tu các hạnh khác ngoắt 

ngoéo khó thành; chỉ có pháp môn này là chóng thoát sanh tử. 

Từ đó, ngài tinh tấn, siêng năng lễ niệm. Ít lâu sau, đến kinh sư, ngài khích 

lệ tứ chúng. Mỗi  lần  nhập thất, thường  quỳ thẳng  niệm  Phật,  nếu chưa kiệt 

sức thì chẳng nghỉ. Dù cho lúc trời lạnh đến mức đóng băng, ngài vẫn [niệm 

Phật đến khi] toát mồ hôi [mới thôi] để bày tỏ lòng chí thành. 

Thường  khi  ngài  niệm  Phật  một  tiếng,  có  một  ánh  quang  minh  từ  trong 

miệng tỏa ra. Từ mười câu cho đến ngàn câu cũng đều như vậy, ai nấy đều 

thấy.  Ngoài  việc  niệm  Phật,  sư  liền  diễn  nói  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  không  hở 

lúc nào chẳng làm việc lợi sanh. 

Hơn ba mươi năm, ngài chưa từng ngủ nghỉ, ngoại trừ lúc tắm gội, ngài chưa 

hề cởi y; hộ trì giới phẩm chẳng phạm mảy may. Tuyệt ý lợi danh, không hề 

cười đùa. Mỗi lần đi đâu, ngài thường đi một mình, không cho ai đi cùng, sợ 

phải  bàn  chuyện  đời  trở  ngại  việc  tu  đạo  nghiệp.  Ba  y,  bình  bát,  ngài  đích 

thân cầm giữ, giặt rửa lấy. Thức ngon dành cho đại chúng, thức thô dở ngài 

dành cho mình; các thứ sữa, lạc, đề hồ đều chẳng nếm đến. 

Tất cả những thứ được cúng thí ngài đều dành để chép kinh Di Ðà được hơn 

mười  vạn  quyển,  vẽ  hơn  ba  trăm  bức  Tây  Phương  Thánh  Cảnh,  sửa  chùa, 

dựng  tháp,  thắp  đèn  nối  sáng  suốt  năm  chẳng  ngớt.  Cả  tăng  lẫn  tục  được 

ngài  giáo  hóa  có  người  tụng  kinh  Di  Ðà  từ  mười  vạn  đến  năm  muơi  vạn 

biến; nhật khóa niệm danh hiệu Phật từ một vạn đến mười vạn. Trong số ấy, 

những người đắc tam muội, vãng sanh Tịnh Ðộ chẳng thể ghi chép nổi. 

Ngài đột nhiên bảo mọi người: 

- Thân này đáng chán, ta sẽ về Tây! 

Liền trèo lên cây liễu trước chùa, hướng về Tây, cầu: 

-  Nguyện  Phật  tiếp  dẫn  con,  Bồ  Tát  giúp  con  khiến  con  chẳng  mất  chánh 

niệm, được sanh An Dưỡng! 

Ðứng ngay ngắn mà tịch. 

(theo Phật Tổ Thống Ký) 

Nhận định: 

Ðại Sư là hóa thân của Phật A Di Ðà, chỉ bày khuôn phép niệm Phật rộng độ 

chúng sanh. Xin hãy bắt chước ngài, tuyệt ý danh lợi, niệm Phật chẳng ngơi. 

---o0o--- 

 4. Thề lấy đài vàng 

Ðại  sư  Hoài  Ngọc  đời  Ðường  họ  Cao,  người  xứ  Ðan  Khâu.  Chấp  trì  giới 

luật, ngày ăn một bữa. Tụng kinh Di Ðà ba mươi vạn biến, nhật khóa niệm 

Phật  năm  mươi  vạn câu, thường  hành sám hối. Chợt thấy thánh chúng Tây 

Phương đầy chật hư không, một vị cầm đài bạc đến đón. Sư bảo: 

- Tôi một đời niệm Phật, thề đạt được đài vàng, sao lại chẳng được vậy? 

Thánh  chúng  liền  biến  mất.  Ngài  lại  càng  thêm  tinh  tấn,  đến  hai  mươi  mốt 

ngày sau, người bưng đài lại đến bảo: 

- Vì sư tinh tấn nhọc nhằn nên được thăng lên Thượng Phẩm. Hãy nên ngồi 

xếp bằng chờ Phật đến đón. 

Ba ngày sau, ánh sáng lạ tràn ngập cả thất. Sư bảo: 

- Nếu ngửi thấy mùi hương lạ thì báo mạng của ta sẽ tận. 

Ngài viết kệ: 

Một đời khổ hạnh siêu mười kiếp 

Mãi lìa Sa Bà về Tịnh Ðộ. 

Ngay  lập tức,  mùi  hương  ngập thất, thánh  chúng đông  nghịt. Phật  và hai  vị 

Bồ Tát cùng ngự đài vàng đến đón. Ngài mỉm cười mà tịch. 

(theo Cao Tăng truyện, quyển 3) 

Nhận định: 

Theo Quán kinh, chỉ bậc Thượng Phẩm Thượng Sanh mới ngự đài kim cang. 

Nếu  chẳng  bội  phần  tinh  tấn,  siêng  khó,  đốn  siêu  mười  kiếp,  làm  sao  đạt 

được như vậy? Ðủ chứng minh có chí ắt thành công, có nguyện ắt được thỏa. 

Xin hãy cùng bắt chước ngài tinh tấn, thề đạt được đài vàng. 

---o0o--- 

 5. Lấy việc lợi lạc chúng sanh làm đầu 

Ðại sư Tự Giác đời Ðường, người xứ Bác Lăng. Xuất gia từ nhỏ, học Kinh, 

Luật,  Luận  siêng  năng  suốt  cả  chín  năm,  kinh  luận  nào  cũng  đều  hiểu  sâu 

sắc. Sau ngài trụ tại Trùng Lâm Sơn Viện trong núi Bình, nhặt quả, hái rau, 

ngày chỉ ăn một bữa, phát tâm đúc tượng đức Ðại Bi Quán Âm và dựng chùa 

Phật. 

Gặp  lúc  đại  hạn,  tiết  độ  sứ  xứ  Hằng  Dương  là  ông  Trương  thỉnh  ngài  cầu 

mưa. Ngài kiền thành khẩn cáo long thần, mưa to liền đổ xuống. Do đó, thí 

chủ  chen  nhau  tụ  về,  đúc  được  tượng  cao  bốn  mươi  sáu  thước,  chùa  cũng 

dựng xong. 

Ngài  liền  đối  trước  đàn,  thệ  nguyện  nương  nhờ  Thánh  lực  sớm  sanh  Tịnh 

Ðộ.  Chợt  thấy  hai  đạo  kim  quang:  A  Di  Ðà  Phật  và  hai  vị  Ðại  Sĩ  từ  trong 

quang minh giáng xuống, xòe tay sắc vàng xoa đầu sư, bảo: 

- Giữ  nguyện  chẳng  đổi,  lấy  việc  lợi  sanh  làm  đầu.  Sanh  chốn  ao  báu  mặc 

tình thỏa nguyện. 

Về sau, chợt thấy thần nhân đứng trong mây hiện nửa thân, bảo: 

- Thời kỳ sư quy Tây đã đến rồi! 

Ngài liền ngồi xếp bằng trước tượng Quán Âm mà hóa. 

(theo Cao Tăng Truyện, quyển 3) 

Nhận định: 

Phàm những việc như: tạo tượng, lập chùa, cầu mưa lợi người v.v… đều là 

những  trợ  duyên  cho  Tịnh  nghiệp.  Ðem  những  việc  ấy  hồi  hướng  Tây 

Phương.  Do  làm  được  như  vậy  nên  Phật  dạy:  “Giữ  nguyện  chẳng  đổi,  lấy 

việc lợi sanh làm đầu”. Nếu như ngài chẳng có mật hạnh niệm Phật, làm sao 

cảm được đức Phật đến xoa đầu? 

---o0o--- 

 6. Khổ hạnh chuyên niệm 

Ðại sư Thừa Viễn đời Ðường là Tổ thứ ba của Liên Tông. Sư theo học ngài 

Ngọc Tuyền Chơn Công, được sai về ngụ tại Hành Sơn để giáo hóa. 

Ngài sống dưới  gộp đá ở phía  Tây Nam  núi, ai cho ăn  thì ăn, chẳng ai cho 

thì  ăn  bùn  đất.  Thân  gầy  mặt  sạm,  còm  cõi  như  que  củi.  Phàm  giáo  hóa 

người, ngài mong cho họ mau được chứng nên thường dạy họ chuyên niệm. 

Ngài viết [lời khuyên chuyên niệm] trên các đường, hẻm, khắc lên hang hốc, 

tận  lực  khuyên  dạy,  số  người  được  ngài  hóa  độ  tính  ra  đến  cả  vạn.  Ai  nấy 

đều  mang  đến  vải  vóc, chặt cây, san đá,  xếp thành phòng  đá. Chẳng  hoạch 

định, chẳng tính toán mà chùa điện đều có đủ, đặt tên là chùa Di Ðà. Số tiền 

xây cất còn dư đem thí cho những người đói nghèo, bịnh tật. Khi ấy, đại sư 

Pháp  Chiếu  ở  Lô  Sơn,  nhập  định  đến  được  cõi  An  Lạc,  thấy  có  vị  mặc  áo 

rách  đứng  hầu  Phật.  Phật  bảo:  “Ðây  là  ông  Thừa  Viễn  ở  Hành  Sơn”.  Xuất 

định,  sư  liền  đi  tìm,  xin  theo  học,  truyền  giáo  khắp  nơi.  Sau  tổ  Thừa  Viễn 

tịch ở chùa, thọ chín mươi mốt tuổi. 

(theo Liễu Hà Ðông Văn Tập) 

Nhận định: 

Ăn  đất,  mặc  áo  rách:  dùng  khổ  hạnh  để  tiêu  nghiệp.  Của  dư  đem  bố  thí: 

chẳng  tích  chứa  để  lụy  tâm.  Dạy  người  chuyên  niệm,  tuy  còn  sống  đã  hầu 

Phật, hạnh của ngài chuyên tinh, vãng sanh Thượng Phẩm không còn ngờ gì 

nữa! 

---o0o--- 

 7. Phước huệ song tu 

Ðại sư Ngũ Hội Pháp Chiếu đời Ðường, là Tổ thứ tư của Liên Tông; trụ tại 

chùa Vân  Phong ở  Hành Châu. Siêng tu chẳng  lười, được Văn Thù  Bồ  Tát 

dùng sức oai thần đưa vào thánh cảnh Ngũ Ðài. Ngài làm lễ, thưa: 

- Phật pháp mênh mông, tu pháp môn nào là thiết yếu nhất? 

Ngài Văn Thù dạy: 

-  Nay  ông  niệm  Phật  thì  chính  là  đúng  thời.  Trong  các  hạnh  môn  để  tu, 

không có môn nào hơn được Niệm Phật. Cúng dường Tam Bảo, phước huệ 

song tu. Hai  môn ấy là đường tắt trọng yếu nhất. Trong kiếp quá khứ, ta do 

niệm Phật và cúng dường nên đắc Nhất Thiết Chủng Trí. 

Vì  vậy,  trong  hết  thảy  các  pháp  Bát  Nhã  Ba  La  Mật,  Thiền  Ðịnh  rất  sâu, 

thậm  chí  chư Phật  đều  là  từ  niệm  Phật  mà  thành.  Thế  nên  biết  rằng:  Niệm 

Phật là vua của các pháp. Ông nên thường niệm chẳng để gián đoạn. 

Sư hỏi: 

- Niệm như thế nào? 

Ðức Văn Thù dạy: 

- Phía Tây thế giới này có đức A Di Ðà Phật. Ðức Phật ấy nguyện lực chẳng 

thể nghĩ bàn. Ông nên niệm liên tiếp chẳng để gián đoạn thì khi mạng chung 

quyết định vãng sanh, vĩnh viễn chẳng thối chuyển. 

Bồ Tát lại duỗi cánh tay sắc vàng xoa đảnh, thọ ký: 

- Do ông niệm Phật nên chẳng bao lâu sẽ chứng Vô Thượng Chánh Ðẳng Bồ 

Ðề.  Nếu  những  kẻ  thiện  nam,  thiện  nữ  mong  chóng  được  thành  Phật  thì 

không chi hơn được pháp Niệm Phật, sẽ chóng chứng Bồ Ðề. 

Sư  hoan  hỷ  làm  lễ,  lui  ra.  Từ  đấy,  dốc  chí  niệm  Phật,  ngày  đêm  chẳng  bỏ 

luống, thề sanh Tịnh Ðộ. Chợt thấy Phạm tăng Phật Ðà Ba Lợi bảo: 

- Hoa sen của ông đã viên mãn. Ba năm nữa, hoa sẽ nở. 

Ðến kỳ, ngài bảo đại chúng: 

- Ta đi đây! 

Ðoan tọa mà tịch. 

(theo Cao Tăng Truyện tập ba và Lạc BangVăn Loại) 

Nhận định: 

Ðại  Sư  được  đức  Văn  Thù  khai  thị:  “Niệm  Phật  cúng  dường,  phước  huệ 

song  tu  là  khẩn  yếu  nhanh  chóng  nhất”.  Xin  hãy  tin  nhận  vâng  làm,  ngày 

đêm chẳng để uổng, thề sanh Tịnh Ðộ, mau chứng Bồ Ðề. 

---o0o--- 

 8. Dụ trẻ nhỏ niệm Phật 

Ðại  sư  Ðài  Nham  Thiếu  Khang  đời  Ðường  là  Tổ  thứ  năm  của  Liên  Tông. 

Ngài họ Châu, người xứ Tấn Vân, xuất gia từ nhỏ, thông kinh luận, giỏi Luật 

tạng. 

Sau ngài đến chùa Bạch Mã ở Lạc Dương, do thấy bài Tây Phương Hóa Ðạo 

Văn của đại sư Thiện Ðạo phóng quang nên đến chùa Quang Minh ở Trường 

An chiêm lễ nơi đài hiện bóng của đại sư Thiện Ðạo; cảm được Ðại Sư hiện 

thân trên không dạy: 

- Ông tuân lời ta dạy, rộng hóa độ hữu tình. Ngày sau công thành, ắt sanh An 

Dưỡng. 

Ngài liền qua Tân Ðịnh, không ai biết đến ngài. Ngài bèn xin tiền để dụ trẻ 

nhỏ  niệm  Phật:  cứ  niệm  được  một  tiếng  cho  một  đồng.  Lâu  sau,  trẻ  niệm 

Phật để được tiền đã đông. Sư bảo: 

- Niệm Phật mười tiếng ta mới cho tiền. 

Nhiều  năm  như  thế,  hễ  trai,  gái,  trẻ,  già  thấy  Sư  đều  thưa  A  Di  Ðà  Phật. 

Tiếng niệm Phật vang khắp mọi nẻo đường. 

Sau ngài đến núi Ô Long, kiến lập Tịnh Ðộ đạo tràng, xây đàn ba bậc. Vào 

mỗi ngày trai, thiện tín tụ lại xong; ngài liền lên tòa cao, lớn tiếng niệm Phật, 

đại  chúng  hòa  giọng  theo.  Thấy  Sư  niệm  Phật  một  tiếng,  một  vị  Phật  từ 

trong miệng bay ra. Mười tiếng là mười vị Phật như xâu chuỗi. 

Sư nói: 

- Các vị thấy Phật ắt được vãng sanh. 

Chúng  đều  vui  mừng.  Người  lễ  Phật  đông  đến  mấy  ngàn,  cũng  có  người 

chẳng được thấy. Sư chợt dặn dò kẻ Tăng, người tục: 

- Nên khởi  tâm tăng tấn đối  với  Tịnh Ðộ,  sanh tâm chán  lìa Diêm Phù Ðề. 

Hiện thời các ông thấy quang minh của ta thì đúng là đệ tử của ta. 

Nói xong liền phóng ra mấy đạo quang minh lạ thường rồi tịch. 

(theo Cao Tăng Truyện, tập 3) 

Nhận định: 

Xin tiền dụ trẻ niệm Phật là tài thí và pháp thí để rộng hóa độ hữu tình. Phật 

từ  miệng  bay  ra,  phóng  quang  mà  tịch  chính  là  niệm  Phật  thành  công,  ắt 

sanh An Dưỡng vậy! 

---o0o--- 

 9. Vạn hạnh trang nghiêm 

Ðại sư Vĩnh Minh  Trí Giác Xung  Huyền  Diên  Thọ đời  Tống  là  Tổ thứ sáu 

của  Liên  Tông.  Ngài  là  con  nhà  họ  Vương  ở  Tiền  Ðường,  trông  nom  việc 

thuế. Ngài thường dùng tiền công quỹ để mua loài vật phóng sanh nên mắc 

tội chết. 

Lúc sắp gia hình, Tiền Văn Mục Vương sai người rình xem thấy ngài chẳng 

đổi sắc, vương ra lệnh tha. Ngài liền xuất gia, tham học với ngài Chiếu Quốc 

Sư thuộc tông Thiên Thai, phát minh tâm yếu. 

Do nguyện  xưa chưa quyết, ngài  lên Trí Giả Nham, làm  hai cái thăm “nhất 

tâm  thiền  định”  và  “vạn  hạnh  trang  nghiêm  Tịnh  Ðộ”,  dốc  lòng  tinh  thành 

cầu  đảo,  bảy  lần  rút  đều  trúng  cái  thăm  Tịnh  Ðộ.  Do  vậy,  ngài  một  dạ  tu 

Tịnh nghiệp, được đức Quán Âm dùng cam lộ rưới vào miệng, đắc đại biện 

tài, soạn bộ Tông Kính Lục và Vạn Thiện Ðồng Quy Tập chỉ quy Tịnh Ðộ. 

Sau ngài trụ ở chùa Vĩnh Minh, mỗi ngày làm một trăm lẻ tám Phật sự. Ðêm 

lên ngọn núi khác, đi kinh hành niệm Phật, người ta nghe tiếng nhạc trời rền 

vang không trung. Ngài tụng kinh Pháp Hoa được một vạn ba ngàn bộ; đệ tử 

một  ngàn bảy trăm  người. Sư thường truyền  Bồ Tát giới cho đại chúng, thí 

thức ăn cho quỷ thần, bỏ tiền chuộc mạng cho sanh vật, [những việc ấy] đều 

hồi hướng về Tịnh Ðộ cả. 

[Một hôm], ngài chợt thắp hương, gọi đại chúng rồi ngồi xếp bằng mà tịch, 

thọ bảy mươi hai tuổi. Về sau, có vị Tăng bị bịnh, thấy mình xuống âm phủ, 

thấy  Diêm  vương  thờ  một  bức  họa  bên  trái  điện,  siêng  năng  lễ  bái.  Hỏi  ra 

mới  biết  sư  đã  vãng  sanh  Thượng  Thượng  Phẩm.  Vua  trọng  đức  của  ngài 

nên lễ kính vậy. 

(Theo Lạc Bang Văn Loại) 

Nhận định: 

Ðại Sư là hóa thân của Phật A Di Ðà, do bảy lần bói đều rút được cái thăm 

Tịnh  Ðộ  nên  mới  nhất  ý  niệm  Phật,  thượng  phẩm  thượng  sanh.  Vì  chí  tại 

Thiền Ðịnh nên về hạnh ngài phải xả Thiền tu Tịnh để làm gương vậy. 

---o0o--- 

 10. Kết xã khích lệ lẫn nhau 

Ðại sư Tạo Vi Tỉnh Thường đời Tống là Tổ thứ bảy của Liên Tông. Ngài họ 

Nhan,  người  huyện  Tiền  Ðường.  Bảy  tuổi  xuất  gia,  mười  bảy  tuổi  thọ  Cụ 

Túc  Giới.  Ngài  lấy  việc  kiên  trì  giới  luật,  chuyên  xưng  danh  hiệu,  phát  Bồ 

Ðề tâm, kết xã để khích lệ lẫn nhau làm chánh nhân Tịnh Ðộ. 

Ngài trụ tại chùa Chiêu Khánh ở Hàng Châu, hâm mộ di phong Lô Sơn của 

Tổ  Huệ  Viễn  nên  thành  lập  Tịnh  Hạnh  Xã.  Trong  nhóm  sĩ  phu  dự  hội  có 

quan  Tướng  Quốc  Văn  Chánh  Vương  Công  Ðán  v.v…  một  trăm  hai  mươi 

người đều xưng là Tịnh Hạnh Ðệ Tử, còn Tăng thì có đến một ngàn vị đồng 

tu Tịnh nghiệp. 

Ngài cắt  máu chép kinh phẩm  Tịnh  Hạnh  của kinh  Hoa Nghiêm. Mỗi  ngày 

chép  một  chữ,  ba  lạy,  nhiễu  ba  vòng,  ba  lượt  xưng  danh  hiệu  Phật.  Chép 

được  ngàn  quyển,  thí  cho  ngàn  người.  Ngài  dùng  chiên  đàn  hương  khắc 

tượng Phật Vô Lượng Thọ, quỳ trước tượng, phát nguyện: 

- Con cùng đại chúng bắt đầu từ ngày hôm nay trở đi phát Bồ Ðề tâm. Cho 

đến cùng tột đời vị lai, hành hạnh Bồ Tát. Nguyện hết  một báo thân này sẽ 

sanh An Dưỡng 

Một  hôm,  trong  lúc  ngồi  nghiêm  trang  niệm  Phật,  ngài  chợt  kêu  to:  “Phật 

đến  rồi!”,  tự  nhiên  hóa.  Ðại  chúng  thấy  đất  đều  có  màu  vàng  ròng.  Sư thọ 

sáu mươi hai tuổi. 

(Theo Phật Tổ Thống Ký) 

Nhận định: 

Kết  xã  khích  lệ  lẫn  nhau  đúng  là  tự  lợi,  lợi  tha.  Nhưng  để  thực  hành  được 

điều  này trong  hiện tại, phải có bậc  hữu  đức thống suất đại chúng cộng tu, 

rất kỵ nam nữ hỗn tạp. Nếu không có được cơ duyên như vậy thì chẳng bằng 

đóng cửa tiềm tu, so ra còn dễ tinh tấn hơn! 

---o0o--- 

 11. Thề tu hành đến chết 

Ðại sư Từ Vân Tri Bạch Tuân Thức đời Tống, người xứ Ninh Hải, họ Diệp. 

Lúc  đầu  học  Luật,  sau  nghiên  cứu  giáo  nghĩa  tông  Thiên  Thai,  luôn  siêng 

khổ, tự khích lệ. Sau ngài qua chùa Bảo Vân tu pháp Ban Châu Tam Muội, 

nhọc nhằn đến nỗi thổ huyết, hai chân toạc cả da, thề tu hành đến chết. 

Ngài mộng thấy đức Quán Âm chỉ vào miệng, khều ra mấy con trùng, dùng 

cam  lộ  rưới  vào;  tỉnh  dậy,  thân  tâm  thanh  lương,  các  bệnh  tật  mất  hết,  trí 

huệ, biện tài vô ngại. Ngài viết bài ký thề sanh Tây Phương; rồi liền kết hội 

Tăng lẫn tục chuyên tu Tịnh nghiệp. 

Ít lâu sau, ngài trở về Ðông Dịch, lập tinh xá, suất lãnh đại chúng chuyên tu 

Niệm Phật tam muội. Tuổi già, ngài trụ trì các chùa Chiêu Khánh, Linh Sơn 

v.v…. ở Hàng Châu, xin quan cai trị địa phương là Vương Hân Nhược phê 

chuẩn cho dùng Tây Hồ làm ao phóng sanh. 

Ngài soạn các sám pháp viên dung Tam Quán, lấy Tịnh Ðộ làm chỗ quy thú. 

Ngài soạn sách Tịnh Ðộ Quyết Nghi Hạnh Nguyện Nhị Môn và đề ra pháp 

Thập Niệm vào lúc sáng sớm, soạn Vãng Sanh Lược Truyện v.v… lưu hành 

trong đời. 

Ðột  nhiên  ngài  làm  thơ  từ  tạ  thế  gian  và  tỏ  lời  từ  biệt  đại  chúng,  cho  biết 

ngài sắp quy tịch. Ngài liền thị hiện có chút bệnh, từ chối không dùng thuốc, 

lược  nói  pháp  yếu  cho  đại  chúng,  thắp  hương  lễ  Phật,  thỉnh  Phật  chứng 

minh, vãng sanh An Dưỡng; lại còn bày tỏ chỗ mình muốn về là Tịch Quang 

Tịnh Ðộ. Ðến chiều, ngài tọa hóa, thọ sáu mươi chín tuổi. 

(Theo Phật Tổ Thống Ký) 

Nhận định: 

Muốn cầu được phú quý trong đời hiện tại còn phải ra sức đến chết, huống 

hồ  là  muốn  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh  ư?  Nếu  chẳng  lấy  cái 

chết làm lời thề thì làm sao tọa hóa, vãng sanh cõi Thường Tịch Quang Tịnh 

Ðộ cho được? 

---o0o--- 

 12. Thỉnh Tăng trợ niệm 

Ðại sư Tư Chiếu đời Tống, họ Dương, người huyện Tiền Ðường. Thuở nhỏ 

theo  học  với  ngài Thần Ngộ  lãnh  hội được yếu chỉ rất  nhiều. Ngài cắt  máu 

chép kinh Pháp Hoa đến mười bộ; cứ mỗi một chữ là một lạy. 

Ngài  tụng  Quán  kinh  được  5  tạng,  kinh  Di  Ðà  mười  tạng,  kinh  Pháp  Hoa 

một  ngàn  bộ.  Lễ  các  kinh  Hoa  Nghiêm,  Phạm  Võng,  bảy  kinh  Tịnh  Ðộ 

v.v… được hai trăm bảy mươi quyển. Ngài chuyên tu Niệm Phật tam muội, 

dựng một am nhỏ đặt tên là Ðức Vân, khắc tượng Tam Thánh. Mỗi đêm, vừa 

mới canh tư đã dạy niệm Phật. Tỳ kheo lười nhác nghe tiếng ngài niệm  mà 

run  rẩy.  Mỗi  tháng,  vào  ngày  23,  Sư  suất  lãnh  Tăng,  tục  hệ  niệm  Tam 

Thánh. Suốt cả ba mươi năm, đại chúng nhóm về thường đến cả ngàn người. 

Ngài chợt bảo đồ chúng: 

- Ta mộng thấy thân Phật vàng trượng sáu, đấy là điềm vãng sanh. 

Liền  yêu  cầu  bảy  vị  tăng  trợ  niệm.  Ðến  tối  ngày  thứ  bảy,  ngài  chợt  nhỏm 

dậy, chắp tay, lớn tiếng niệm Phật, ngồi xếp bằng, kết ấn mà hóa. Lúc trà tỳ, 

răng ngài rực sáng như ngọc. 

(theo Phật Tổ Thống Ký) 

Nhận định: 

Ðại Sư chuyên tu Niệm Phật Tam Muội ba mươi năm, trước khi lâm chung 

mộng  thấy  Phật  mà  còn  thỉnh  Tăng  trợ  niệm.  Bọn  phàm  phu  chúng  ta  rất 

phải nên chú ý điểm này. 

---o0o--- 

 13. Ði kinh hành thành vết trũng 

Ðại sư Nghĩa Tú đời Minh, người xứ Ôn Lý. Trụ tại am Tán Thán ở đất Bồ, 

nhật  khóa  niệm  A  Di  Ðà  Phật  hơn  mười  vạn  tiếng,  sáng  chiều  không  gián 

đoạn  suốt  hơn  năm  mươi  năm.  Chỗ  ngài  đi  kinh  hành  gạch  mòn  thành  vết 

trũng, hoặc thủng xuống tận đáy. Người khác thử sửa sang, ít lâu sau lại mòn 

như cũ. 

Thoạt đầu có kẻ nghèo chẳng tự kiếm ăn nổi, đến sống nhờ [nhà chùa]; lâu 

ngày, gã làm điều bất thiện. Sư quở: “Ngươi đúng là giặc!” Hắn bèn ước hẹn 

đồng bọn, nhân đêm tối đến đánh sư. Ðánh lần thứ nhất, tiếng niệm Phật vẫn 

còn  vang  rền.  Ðánh  lần  nữa,  tiếng  niệm  Phật  vẫn  chẳng  dứt.  Ðến  khi  khí 

tuyệt, sư bèn tịch. 

(Theo Tử Bách Lão Nhân Tập) 

Nhận định: 

Ðại sư Tử Bách ca ngợi: “Ðến lúc sắp chết, tiếng niệm Phật vẫn chẳng dứt. 

Ngay cả khi bắp đùi đã gãy, ngài vẫn còn có thể ngồi xếp bằng để qua đời. 

Nếu chẳng phải  là suốt  năm  mươi  năm chí khí kiên cường  lẫm  lẫm thì  làm 

sao đạt nổi như thế?” 

Ðây chỉ là nghiệp trái nhiều đời, nhân duyên hội ngộ nên trả nợ ngay trước 

khi vãng sanh. Chớ lầm là vì cả một đời niệm Phật nên mắc phải ác báo! 

---o0o--- 

 14. Rộng tu các điều thiện 

Ðại  sư  Liên  Trì  Phật  Huệ  Châu  Hoằng  đời  Minh  là  Tổ  thứ  tám  của  Liên 

Tông. Người xứ Nhân Hòa, họ Trầm. Năm mười bảy tuổi, được bổ làm thầy 

dạy các sinh đồ vì học vấn và đức hạnh đều xứng đáng. 

Ngài nghe người hàng xóm trì danh hiệu Phật, không bịnh tật gì mà mất, biết 

niệm Phật có công đức chẳng  thể  nghĩ bàn,  liền  dốc  lòng  gửi  nơi  Tịnh Ðộ, 

viết câu “sanh tử là việc lớn” (sanh tử sự đại) treo ngay đầu án thư để tự răn 

nhắc mình. Năm ba mươi hai tuổi ngài xuất gia, tham yết các vị đại lão Biến 

Dung,  Tiếu  Nham…  tham  cứu  câu  “người  niệm  Phật  là  ai?”  có  phần  lãnh 

hội. 

Sau  ngài  trụ  trong  núi  Vân  Thê.  Do  trong  núi  có  lắm  hổ,  ngài  bèn  vì  mọi 

người tụng kinh thí thực, nạn hổ liền dứt. Năm đại hạn, dân cư xin ngài cầu 

mưa.  Ngài  đi  quanh  ruộng  niệm  Phật,  theo  bước  chân  ngài  mưa  liền  trút 

xuống.  Mọi  người  vui  sướng  bèn  cùng  nhau  sắm  sửa  vật  liệu  dựng  chùa. 

Tăng chúng ngày càng quy tụ về, liền trở thành chốn tùng lâm. Ngài bèn đề 

xướng  Tịnh  Ðộ,  thống  trách  Cuồng  Thiền,  rộng  tu  các  điều  lành  để  làm  tư 

lương Tịnh Ðộ. 

Lúc  bấy  giờ,  giới  đàn  bị  cấm  đoán  đã  lâu.  Người  cầu  giới  có  đủ  tam  y  đối 

trước  Phật  xin  thọ  giới,  ngài  chứng  minh  cho  họ.  Ngài  san  định  khoa  nghi 

trai  đàn  Thủy  Lục  và  nghi  thức  Du  Già  Diệm  Khẩu,  lập  ra  ao  phóng  sanh, 

soạn bài Giới Sát Văn để cứu tế nỗi khổ trong cõi âm. Ngài viết tác phẩm A 

Di Ðà Kinh Sớ Sao và Vân Thê Pháp Vựng dung hội Lý và Sự, thống nhiếp 

ba căn. Kẻ được ngài hóa độ rất nhiều. 

Ngài chợt giã biệt khắp đồ chúng cả tăng lẫn tục, bảo: 

- Ta sắp qua chốn khác. 

Ðến kỳ,  ngài dạy các đệ tử già dặn, chắc thật  niệm Phật, rồi  hướng  về  Tây 

niệm Phật mà tịch, thọ tám mươi mốt tuổi. 

(theo Vân Thê Pháp Vựng) 

Nhận định: 

Sanh tử việc lớn, vô thường mau chóng, một phen mất thân người, vạn kiếp 

khó có  lại được. Thường  nghĩ  đến điều  này thì tự nhiên sẽ  niệm Phật chơn 

thành,  thiết  tha.  Rộng  tu  các  điều  lành,  già  dặn,  chắc  thật  niệm  Phật.  Pháp 

yếu Tịnh Ðộ đã được gói trọn trong hai lời này. 

---o0o--- 

 15. Chuyên tâm niệm Phật 

Ðại sư Hám Sơn Trừng Ấn Ðức Thanh đời Minh, là con nhà họ Thái ở Kim 

Lăng. Năm mười chín tuổi xuất gia, chuyên tâm niệm Phật, mộng thấy Phật 

A Di Ðà hiện thân trên không, quang tướng phân minh. 

Từ đấy, thánh tượng sáng rực rỡ luôn hiện diện trước mắt ngài. Sau ngài đến 

Ngũ Ðài  tu Ðịnh, phát  minh được bổn  tâm sẵn có. Ngài cắt  máu chép kinh 

Hoa  Nghiêm,  mỗi  một  nét  bút  hạ  xuống  là  một  câu  niệm  Phật.  Lâu  dần, 

động tịnh hệt như nhau. 

Sau  ngài  ẩn  cư  trong  Lao  Sơn  là  chỗ  bọn  ngoại  đạo  sanh  sống.  Thoạt  đầu, 

chẳng  có  ai  nghe  đến  danh  hiệu  Tam  Bảo,  nhưng  lâu  sau,  ai  nấy  đều  biết 

niệm Phật.  Lý Thái  Hậu  hạ  lệnh chở  vàng đến  dựng chùa, ban tấm biển đề 

tên chùa là Hải Ấn. Vua giận dữ, sai đầy ngài đi Lôi Châu. Nhân đấy, ngài 

trùng hưng tổ đình Tào Khê. 

Về sau, ngài được vua hạ chiếu tha cho về, bèn kết am trong Lô Sơn, tu Tịnh 

Nghiệp càng thêm chuyên gắng. Ngài đột ngột đi về Tào Khê, thị hiện bịnh 

nhẹ, tắm gội, thắp hương, bảo đồ chúng rằng: 

- Hãy nghĩ tới việc lớn sanh tử, vô thường mau chóng. 

Ðoan tọa mà tịch, có quang minh chiếu rực tận trời, thọ bảy mươi tám tuổi, 

nhục thân hiện vẫn còn. 

(theo Mộng Du Tập) 

Nhận định: 

Thánh  tượng  thường  hiện,  động  tịnh  nhất  như  thì  đúng  là  tu  hành  Tịnh 

Nghiệp thật tinh cần. Vì chẳng chứng đắc chút ít đã cho là đủ nên nhục thân 

của  ngài  tồn  tại  vĩnh  viễn.  Xét  ra,  ắt  ngài  phải  sanh  trong  Thượng  Phẩm 

Thượng  Sanh  nơi  Thật  Báo  Tịnh  Ðộ  hoặc  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Ðộ 

trong thế giới Cực Lạc. 

---o0o--- 

 16. Bỏ Thiền tu Tịnh 

Ðại sư Ngẫu Ích Trí Húc đời Thanh là Tổ thứ chín của Liên Tông. Ngài họ 

Chung,  người  Ngô  Huyện.  Lúc  tuổi  trẻ,  tự  lấy  việc  học  Nho  làm  trách 

nhiệm, viết sách bác Phật. Ðến khi ngài đọc được tác phẩm Trúc Song Tùy 

Bút của tổ Vân Thê bèn đốt những sách mình đã viết. 

Năm  hai  mươi  tuổi,  nhân  đọc  kinh  Ðịa  Tạng  bèn  phát  chí  xuất  thế,  hằng 

ngày  tụng  danh  hiệu  Phật.  Năm  hai  mươi  bốn  tuổi,  nghe  pháp  sư  Cổ  Ðức 

giảng  kinh,  nghi  tình  chợt  phát,  dụng  tâm  tham  cứu,  chứng  ngộ  rỗng  rang. 

Ngài liền bế quan ẩn tu ở Ngô Giang. Bị bịnh gần chết, ngài mới nhất ý cầu 

sanh Tịnh Ðộ. 

Lúc  bịnh  giảm  chút  ít,  ngài  bèn  kết  đàn  trì  chú  Vãng  Sanh  bảy  ngày.  Sau 

đấy, ngài ẩn tu tại Linh Phong, trước thuật những tác phẩm xiển dương Tịnh 

Ðộ được lưu truyền rộng rãi. 

Ngài chợt thị hiện có bịnh, dặn dò sau khi trà tỳ hãy đem tro ngài hòa với bột 

đem thí cho các loài chim, cá để chúng được kết duyên Tây Phương. Sau đó, 

khi bịnh đã khỏi hẳn, ngài bèn ngồi xếp bằng, hướng về Tây, giơ tay lên mà 

tịch, thọ năm mươi bảy tuổi. 

Ba năm sau, mở khám đựng nhục thân của ngài ra, tóc đã mọc dài phủ tai, vẻ 

mặt  vẫn  như lúc sống;  môn  nhân chẳng  nỡ tuân theo di  mạng  nên  lập tháp 

thờ ở Linh Phong. 

(theo Linh Phong Tông Luận) 

Nhận định: 

Gặp lúc bịnh gần chết mới bỏ Thiền tu Tịnh. Sách Niệm Phật Trực Chỉ viết: 

“Tinh tấn là chẳng vì chút bịnh duyên nhỏ hay lớn mà biếng nhác cái hạnh. 

Nếu  như  bị  túc  nghiệp  sai  sử  thì  nên  tụng  Bạt  Nhất  Thiết  Nghiệp  Chướng 

Căn Bản Ðắc Sanh Tịnh Ðộ Ðà Ra Ni. Trì một lần, diệt được tất cả các tội: 

ngũ  nghịch, thập ác  nơi  thân. Trì được ba  mươi  vạn biến, quyết sẽ sanh  về 

Tịnh Ðộ”. 

Kinh Bạt Nhất Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản Ðắc Sanh Tịnh Ðộ Thần Chú 

có nói: 

“Nếu tụng được chú  này thì  A Di Ðà Phật thường  ngự trên đảnh  người ấy, 

ngày  đêm  ủng  hộ  chẳng  để  cho  oán  gia  có  dịp  hãm  hại.  Hiện  đời  thường 

được an ổn; lúc mạng sắp hết, tùy ý vãng sanh”. 

Vì  thế,  lúc  ngài  vừa  bớt  bịnh  liền  kết  thất  trì  chú  bảy  ngày.  Những  người 

ham Thiền Tịnh Song Tu hãy bắt chước ngài lấy việc chuyên tu làm trọng. 

---o0o--- 

 17. Kết am chuyên tu 

Ðại  sư  Triệt  Lưu  Hành  Sách  đời  Thanh  là  Tổ  thứ  mười  của  Liên  Tông,  là 

con của vị lão nho Tưởng Toàn Xương ở huyện Nghi Hưng. Ông mộng thấy 

đại sư Hám Sơn vào nhà, sanh ra ngài; nhân đó, đặt tên ngài là Mộng Hám. 

Năm  hai  mươi  ba  tuổi,  ngài  xuất  gia  tại  chùa  Lý  An  ở  Vũ  Lâm.  Suốt  năm 

năm, chẳng đặt mình nằm xuống chiếu, đốn triệt nguồn pháp. Ít lâu sau, ngài 

trụ  ở  chùa  Báo  Ân,  được  bạn  cùng  tham  thiền  là  Anh  pháp  sư  ở  Tức  Am 

khuyên  siêng  tu  Tịnh  Nghiệp,  Tiều  Thạch  Pháp  Sư  ở  Tiền  Ðường  dẫn  dụ 

ngài học hỏi giáo lý tông Thiên Thai, bèn cùng nhập tịnh thất, tu Pháp Hoa 

Tam Muội. Túc huệ đốn thông nên ngài thấu triệt tột cùng giáo tủy. 

Từ đấy,  ngài bèn dựng am ở Tây  Khê thuộc Hàng Châu để chuyên tu  Tịnh 

nghiệp, đặt tên cho chỗ mình ở là Liên Phủ Am (am búp sen). Về sau, ngài 

trụ tại Phổ Nhân Viện ở Ngu Sơn, đề xướng, hưng khởi Liên Xã, hoằng hóa 

thù thắng. Những trước tác của ngài như Liên Tạng Tập, Tịnh Ðộ Cảnh Ngữ 

v.v… được lưu hành trong đời. Ngài mất lúc năm mươi lăm tuổi. 

Lúc bấy giờ có Tôn Hàn và người họ Ngô mắc bịnh chết rồi sống lại, đều kể 

là: “Bị sai nha cõi âm lôi đến dưới điện, chợt thấy quang minh rực trời, vua 

Diêm La phủ phục sát đất, nghênh tiếp Tây Quy Ðại Sư. Liếc trông thì ra là 

ngài Triệt Lưu. Nhờ quang minh của ngài chiếu đến nên được tha về”. 

(theo Tịnh Ðộ Ước Thuyết) 

Nhận định: 

Ðốn  triệt  nguồn  pháp,  thấu  triệt  tột  cùng  giáo  tủy  mà  sau  đấy  vẫn  kết  am 

chuyên  tu  để  đề  xướng  hưng  khởi  Liên  Xã  hoằng  pháp  lợi  sanh.  Phàm  là 

những kẻ mình chưa đắc độ mà muốn độ người thì có hợp lý chăng? 

---o0o--- 

 18. Nhật khóa mười vạn 

Ðại sư  Tỉnh  Am  Tư  Tề Thật  Hiền đời Thanh  là  Tổ thứ mười  một của  Liên 

Tông. Ngài  họ  Thời, người  huyện Thường Thục. Từ  nhỏ đã chẳng ăn  mặn, 

bảy tuổi xuất gia. Năm hai mươi bốn tuổi, thọ Cụ Túc Giới, giữ giới nghiêm 

cẩn, chẳng ngả mình nằm xuống chiếu. 

Vừa được phép  lên diễn  giảng,  ngài đã chứng tỏ rõ cái  học của  mình cả về 

Tánh  lẫn Tướng. Sau đấy,  ngài  tham cứu  có phần chứng  ngộ, bèn  nói: “Ta 

tỉnh mộng rồi!”. Ngài đóng cửa am ba năm, ngày thì đọc Kinh Tạng, tối lấy 

Phật hiệu làm thường khóa. 

Ngài đến lễ tháp chùa A Dục Vương. Vào ngày Phật nhập Niết Bàn, ngài tập 

hợp  đông  đảo  cả  Tăng  lẫn  tục  thiết  lễ  cúng  dường  trọng  thể,  đốt  ngón  tay 

trước tượng Phật, phát bốn  mươi  tám đại  nguyện, cảm  xá  lợi phóng quang. 

Ngài soạn ra Niết Bàn Sám và Khuyến Phát Bồ Ðề Tâm Văn để khích lệ tứ 

chúng, nhiều người tụng đến ứa lệ. 

Về già, ngài về ở chùa Tiên Lâm tại Hàng Châu, kết Liên Xã chuyên tu Tịnh 

Nghiệp, soạn văn ước thệ cùng đại chúng lấy hết cả đời làm hạn. Nhiếp hóa 

khắp ba căn, pháp hóa lợi lạc khắp tất cả. 

Mùa  Ðông  năm  Ung  Chánh  thứ  mười  một,  ngài  cho  biết  trước  ngày  mười 

bốn tháng Tư năm sau sẽ Tây quy, rồi bế quan một thất, mỗi ngày niệm Phật 

mười  vạn  tiếng.  Ðến  kỳ,  ngài  bảo:  “Ngày  giờ  đã  tới,  lại  thấy  Tây  Phương 

Tam Thánh, sẽ sắp vãng sanh ư?” 

Ngài  liền đọc kệ từ biệt đại chúng, tắm  gội sạch sẽ, thay áo, hướng  mặt  về 

Tây ngồi im lặng. Người đưa tiễn lũ lượt kéo đến, ngài chợt mở mắt bảo: 

- Ta đã đi rồi lại trở về. Sanh tử là việc lớn, ai nấy phải tịnh tâm niệm Phật 

mới được! 

Rồi ngài chắp tay niệm Phật mà tịch, thọ bốn mươi chín tuổi. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

Nhận định: 

Nhớ số trì danh để phòng biếng  nhác. Ðại sư biết trước thời  giờ  mà vẫn bế 

quan tinh tấn, nhật khóa niệm Phật cả mười vạn tiếng. Ðúng là còn một hơi 

thở chẳng chịu lười nhác chút nào, thật là tấm gương niệm Phật vậy! 

---o0o--- 

 19. Càng bịnh tật khốn khổ càng thêm thiết tha 

Ðại  sư Ðạo  Triệt  đời  Thanh,  người  huyện  Tiền  Ðường.  Xuất  gia  tham  học 

các sư, sau khi phát minh được bản tánh rồi bèn chuyên tu Tịnh nghiệp. Ngài 

trụ tại am Văn Thù ở Hàng Châu. 

Ngài  định  kỳ  bế  quan:  trong  thất  không  để  bất  cứ  vật  gì  dài  lớn,  ngoại  trừ 

một  cái  ghế  và  một  cái  đơn  9  mà  thôi!  Mới  được  vài  ngày  đã  mắc  bịnh  rất 

nặng, ngài tự cổ vũ mình: “Niệm Phật chính là vì sanh tử, lẽ nào lại vì bịnh 

mà biếng nhác ư?” rồi trì danh hiệu Phật càng thêm khẩn thiết. 

Ðột nhiên, kim quang chiếu  rực cả thất, Phật  xoa đầu  ngài, bệnh  lành  ngay 

lập tức; ngài liền đắc Niệm Phật Tam Muội. Ði, đứng, nằm, ngồi trọn không 

còn  có  niệm  nào  khác.  Suốt  ba  năm  như thế,  đến  ngày  rằm  tháng  Ba,  ngài 

xuất quan, lên tòa giảng Pháp Hoa, bảo đại chúng rằng: 

- Chừng bảy tháng sau nữa, ta sẽ về Tây; các ông có thể đến tiễn. 

Ðến kỳ, ngài bèn thiết lễ Vu Lan Bồn Hội. Chúng nhóm lại, nhắc lại lời ngài 

dự báo trước đây. Ngài nói: “Quả có thế, hãy chờ một chút!”. Ngày hôm sau, 

ngài  bèn  dặn  dò  trụ  trì  thiết  trai  giã  biệt  đại  chúng  rồi  vào  khám,  ngồi  yên 

lặng, dứt hơi thở. Giây lâu sau, tỉnh lại, bảo: 

- Chia tay cùng các ông, chẳng thể không nói một lời. Sa Bà khổ không nói 

nổi, Cực Lạc vui không nói nổi. Nếu còn nghĩ nhớ đến tôi thì chỉ niệm A Di 

Ðà  Phật,  chẳng  lâu  sau  sẽ  lại  thấy  nhau.  Bỏ  lỡ  đời  này,  luân  chuyển  trong 

đêm dài, đau đớn lắm, đau đớn lắm! 

Nói xong bèn tịch, thọ bốn mươi tám tuổi. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

Nhận định: 

Bịnh càng bức bách càng thêm khẩn thiết cho nên đắc Niệm Phật Tam Muội. 

Thật đúng là lấy bịnh khổ làm thuốc hay, biến trở ngại thành thông suốt vậy! 

Tự chủ được trong khi bịnh thì lúc chết cũng tự chủ được nên có thể đi về tự 

tại như vậy! 

---o0o--- 

 20. Phật xuất hiện theo ý 

Ðại sư Huệ Minh đời Thanh, người Ngân Huyện, trụ chùa Báo Quốc ở Hàng 

Châu.  Tánh  tình  chất  trực,  chỉ  biết  niệm  Phật.  Mỗi  khi  ngài  chấp  trì  hồng 

danh, âm thanh như sóng vỗ, nhang hết chẳng hay. 

Ðược ai cúng thí ngài liền dùng để phóng sanh. Khi phóng sanh loài nào đều 

xưng  danh  hiệu  Phật,  hồi  hướng  Tây  Phương.  Gặp  ai,  chẳng  hỏi  thăm  xã 

giao mà chỉ nói: “[Coi chừng] cái chết xảy đến đó, niệm Phật gấp đi!” Nếu 

ai hỏi đến sở đắc, liền nói: 

- Lúc trước tôi bị bịnh nhiệt nặng lắm, mấy lần chẳng gắng gượng nổi, may 

là  trong  ý  căn  có  một  câu  Phật  hiệu  thì  nơi  đảnh  có  một  câu  phát  ra,  liên 

miên  như thế  chẳng  ngơi;  nhờ  đó  mà  được  bịnh  được  lành.  Từ  đấy,  chẳng 

cần  biết  là  nói  năng,  im  lặng,  động,  tịnh  cứ  hễ  trong  tâm  có  một  câu  Phật 

hiệu phát sanh thì từ trên đảnh đầu có một câu Phật hiệu phát ra. 

Sau ngài bị bịnh ung loét ở cổ, biết là túc nghiệp hiện tiền, trọn chẳng rên rỉ, 

than vãn. Lúc lâm chung, vẻ mặt vui tươi, niệm Phật qua đời. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

Nhận định: 

Niệm  Phật  như sóng dồn,  nhang  hết không  hay; thấy  người khác chẳng  hỏi 

chuyện  hàn  huyên;  đúng  là  công  phu  đã  đạt  đến  mức  thuần  thục.  Tuy  bịnh 

nguy ngập nhưng trong tâm câu Phật hiệu vẫn cuồn cuộn phát ra, đúng là: vô 

niệm mà niệm, bịnh chẳng gây trở ngại gì! 

---o0o--- 

 21. Nhiếp Thiền quy Tịnh 

Ðại  sư  Mộng  Ðông  Nột  Ðường  Triệt  Ngộ  Tế  Tỉnh  là  Tổ  thứ  mười  hai  của 

Liên  Tông.  Ngài  họ  Mã,  người  huyện  Phong  Nhuận.  Thuở  nhỏ  thông  kinh 

sử, năm hai mươi hai, do mắc bịnh bèn tỉnh ngộ xuất gia, tham học khắp nơi, 

thông hiểu rộng khắp hai tông Tánh và Tướng. 

Ngài tham học với Túy Như thiền sư, tỏ ngộ thấu suốt, được kế vị làm trụ trì 

chùa Quảng Thông ở kinh đô, hướng dẫn đại chúng tham thiền, tông phong 

đại chấn. 

Về  sau,  do  túc  nghiệp  sâu  nặng  nên  lắm  bịnh  duyên,  nghĩ  trong  Ngũ  Ðình 

Tâm Quán của bên Giáo, đối với người nhiều chướng thì dùng Niệm Phật để 

trị. Vả lại, các vị đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền v.v…, các vị đại Tổ Sư 

như Mã Minh, Long Thọ… các vị đại thiện tri thức như Trí Giả, Vĩnh Minh, 

Sở Thạch,  Liên Trì  v.v… thảy đều quy tâm  vào  một  môn  này;  lẽ  nào  vì cớ 

người  đời coi thường  mà ta chẳng dám quy  mạng. Ngài  liền bỏ tham  thiền 

để niệm Phật, chuyên tu Tịnh nghiệp. 

Mỗi ngày ngài hạn định chỉ tiếp khách chừng tàn một cây hương, những thời 

giờ còn lại để chuyên lễ niệm. 

Về  già,  ngài  ở  chùa  Tư  Phước  thuộc  núi  Hồng  Loa,  người  theo  học  ngày 

càng nhiều, dần dần trở thành một đạo tràng của Liên Tông. Tâm ngài chẳng 

hề chán mỏi sự nghiệp vì pháp, vì người, một mực lấy Tịnh Ðộ làm chỗ quy 

hướng. Mỗi khi ngài diễn nói về ân đức cứu khổ ban vui của đức Như Lai, 

nói ra mỗi chữ là lệ rơi đầm đìa. Người nghe cũng thường khó ngăn được lệ 

đẫm cả áo. Hai quyển Ngữ Lục của ngài thật tối cần thiết. 

Mười tháng trước khi ngài lâm chung, ngài đã báo sẵn kỳ hạn quy Tây, dặn 

dò những kẻ ngoại hộ: 

- Huyễn duyên chẳng  dài  lâu, đáng  tiếc kiếp sống  uổng.  Ai  nấy  nên  nỗ  lực 

niệm Phật, năm sau sẽ thấy được hảo tướng Tịnh Ðộ. 

Ðến  kỳ,  ngài  thị  hiện  mắc  bịnh,  bảo  đại  chúng  trợ  niệm.  Chợt  thấy  trên 

không vô số tràng phan từ phương Tây bay lại. Ngài bảo đại chúng: 

- Tướng Tịnh Ðộ hiện, ta sắp về Tây. 

Lại bảo: 

- Ðược Phật đích thân tiếp dẫn, ta đi đây! 

Ðại  chúng  xưng  niệm  Phật  hiệu  càng  mạnh  mẽ,  đại  sư  ngồi  hướng  mặt  về 

Tây  mà  tịch, thọ bảy  mươi  tuổi. Ðại chúng  ngửi thấy  mùi  hương  ngập  tràn 

không trung. Quàn xác ngài, mở nắp quan suốt bảy ngày, vẻ mặt vẫn như lúc 

sống. Trà tỳ thâu được hơn trăm viên xá lợi. 

(theo Triệt Ngộ Thiền Sư Ngữ Lục) 

Nhận định: 

Sau  khi  đã  thông  suốt  cả  Tông  lẫn  Giáo  còn  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  ngài 

đúng là bậc “có Thiền có Tịnh Ðộ” nên được làm thầy trời người, làm Phật, 

làm  Tổ, nhưng  ngài chẳng phải  là Thiền  Tịnh  Song Tu!  Lúc  lâm chung đại 

chúng bảo đại chúng trợ niệm để làm gương cho đời! 

---o0o--- 

 22. Lễ niệm cùng hành 

Ðại sư Trúc Phong Viên Dung đời Thanh, họ Diêu, người huyện Ðức Thanh. 

Năm  mười ba tuổi,  xuất  gia thọ Cụ  Túc Giới, trì  giới  không  khiếm  khuyết. 

Ngài đặc biệt thích lễ niệm, lập chí quyết định vãng sanh Tây Phương. 

Ngài chẳng nuôi đệ tử, chẳng tự trụ trì am viện, luôn ở nhờ người khác để tu 

tập hòng khỏi bị phân tâm. Ngài không ở chỗ nào nhất định, hợp thì lưu lại, 

chẳng  hợp  thì  đi. Tánh tình phóng khoáng, chẳng câu chấp  mà cũng chẳng 

thích  làm theo  mọi  người. Ngài thường đóng cửa am ở  yên tịnh, thực  hành 

cả  lễ  lẫn  niệm:  Chẳng  lễ  thì  niệm,  không  niệm  thì  lễ,  chẳng  lúc  nào  gián 

đoạn, cũng chẳng tu pháp nào khác, chỉ lấy đó làm pháp tu suốt đời. 

Vào giữa trưa, sư thường gõ mõ niệm Phật mãi cho đến sắp rạng đông ngày 

hôm sau, người khác thấy ngài trọn chẳng nghỉ ngơi bèn lớn tiếng gọi, ngài 

mới ngưng, tự bảo là giống như mới niệm được nửa ngày mà thôi. Hỏi ngài 

có đói không? Liền đáp: 

-  Trong  miệng  tôi  thường  có  nước  ngọt  như  mật  thấm  đẫm  cổ  họng,  thọ 

dụng vô lượng nên chẳng nghĩ đến ăn uống gì nữa! 

Ngài  chẳng  đặt  mình  nằm  xuống  chiếu  suốt  cả  mấy  mươi  năm,  cho  nên  ít 

ngủ. Dù có chợp mắt chốc lát, cũng chẳng rời việc lễ niệm nên không còn có 

duyên  nào  khác.  Trong  mộng,  ngài  thường  thấy  Phật  và  Bồ  Tát  hoạt  động 

như đang hiện tiền, khuyên dạy, tưởng lệ, hoặc hướng dẫn niệm Phật. 

Chợt  ngài  biết  đã  đến  lúc,  bèn  niệm  Phật  mà  tịch,  thọ  sáu  mươi  bốn  tuổi, 

đảnh đầu còn hiện tướng nóng bừng. 

(theo Nhiễm Hương Tục Tập) 

Nhận định: 

Chẳng  nuôi  đồ  chúng,  sống  không  chỗ  nhất  định,  đúng  là  bậc  giải  thoát 

thanh thản. Niệm Phật suốt đêm ngày, chẳng ai gọi thì chẳng ngưng, chẳng 

đói, chẳng khát, mộng và tỉnh đều giống hệt nhau. Nếu chẳng phải là đã đắc 

Niệm Phật Tam Muội thì làm sao làm được như thế? 



---o0o--- 

 23. Chẳng niệm mà tự niệm 

Ðại  sư  Mặc  Am  Chơn  Nguyên  Thượng  Nhân  đời  Thanh,  họ  Chu,  người 

huyện Hành Châu, tỉnh Hồ Nam. Thuở nhỏ, ngài đã dĩnh ngộ, thông tiệp, có 

ý tưởng xuất thế. Cha mất sớm, mẹ tính cưới vợ cho, bèn trốn đi xuất gia. 

Thọ Cụ Túc Giới, nghiên cứu tinh tường Tam Tạng, thâm nhập giáo nghĩa. 

Sau  khi  tham  học  khắp  cả  Nam  Bắc  [Trung  Hoa]  ngài  bèn  dựng  tinh  xá 

Chúc Thánh ở Nam Nhạc, giới luật tinh nghiêm, siêng năng, khẩn thiết thầm 

tu.  Mỗi  ngày  niệm  Phật  sáu  vạn  tiếng.  Lâu  ngày,  chẳng  niệm  mà  tự  niệm, 

không lúc nào gián đoạn. 

Sau đấy, ngài ở tại chùa Ðại Thiện thuộc Nam Nhạc, phỏng theo khuôn phép 

của  thiền  sư  Triệt  Ngộ.  Thập  phương  đến  học;  vì  có  chỗ  chẳng  dung  hợp 

nhau nên ngài bèn dùng phép Giáo Quán của tông Thiên Thai để dẫn dắt, lấy 

Tịnh Ðộ Di Ðà làm chỗ quy hướng rốt ráo. 

Ðột nhiên, nhà chùa muốn giao ngài đứng đầu trông coi mọi việc trong chùa, 

ngài bảo: “Tôi sắp về Tây!”. Ngài liền cử hành Phật thất 2 tuần, trong định 

thấy ao bảy báu, nước bát công đức. Ngài liền hiện tướng bịnh nhẹ, khước từ 

thuốc thang, nhất tâm niệm Phật, bảo đồ chúng luân phiên trợ niệm. 

Ngài trông thấy tướng bạch  hào của Phật A Di Ðà sáng rực, bèn  ngồi  ngay 

thẳng hướng về Tây. Khi ấy, những người trợ niệm gõ mõ càng nhanh, ngài 

bèn  bảo  thôi  gõ,  chỉ  cùng  nhau  niệm  Phật  đến  hơn  trăm  câu,  chắp  tay  mà 

tịch, thọ sáu mươi bốn tuổi. 

(theo Cận Ðại Vãng Sanh Truyện) 

Nhận định: 

Chẳng niệm mà tự niệm chính là niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm. Nếu 

chẳng phải là tận lực niệm đến mức thuần thục thì sao mà làm được nổi như 

thế? 

Trước khi lâm chung còn cử hành Phật thất, bảo đại chúng trợ niệm để cầu 

được quyết định  vãng sanh. Tiếng  mõ  gõ  quá ồn chẳng thuận tiện cho  việc 

trợ niệm nên sư bảo thôi gõ, chỉ nên đồng thanh niệm Phật. 

---o0o--- 

 24. Hễ niệm Phật liền niệm lớn tiếng 

Ðại  sư  Chánh  Thành  thời  Dân  Quốc,  họ  Châu,  người  huyện  Qua  Dương, 

tỉnh Giang Tây. Nhà nghèo, sư thường niệm Phật cầu sanh Tây phương. Cho 

đến lúc không phải phụng dưỡng ai, chôn cất vợ xong xuôi, tuổi đã sáu mươi 

tám,  ngài  mới đem con  đi  xuất  gia, tu trì cật lực. Ở trong  núi suốt  mười ba 

năm, sư chưa hề nằm xuống giường. 

Hễ niệm Phật là ngài niệm lớn tiếng, thường niệm đến lúc toàn thân ướt đẫm 

mồ  hôi  rồi  mới  ngưng.  Người  khác  ghét  ngài  niệm  oang  oang  thường  hay 

quở mắng. Bạn đồng tu thường khuyên ngài niệm nhỏ tiếng để khỏi bị người 

khác  ghét,  ngài  chỉ  cười,  bảo  đúng.  Ðến  lúc  niệm  Phật  vẫn  niệm  lớn  tiếng 

như cũ mà chẳng tự biết. 

Ngài  thường  niệm  Phật  bên  gốc  tùng  trong  chùa  hoặc  tịnh  tọa  trước  ngọn 

núi. Mỗi khi ngài thấy tượng Phật đứng trên đỉnh núi thường hay gọi người 

khác đến xem. Ai đến thì chẳng thấy nữa. 

Ngài  chợt  biết  thời  giờ  đã  đến,  bèn  nói  kệ,  ngồi  ngay  ngắn  niệm  Phật  mà 

hóa. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, bản in lần thứ ba) 

Nhận định: 

Do niệm Phật, tâm chuyên chú, đã đạt đến cảnh giới Nhất Tâm nên lúc niệm 

Phật chỉ biết niệm Phật, không còn niệm nào khác; tiếng niệm Phật lớn hay 

nhỏ có làm phiền người khác hay không ngài cũng chẳng hay! Kinh Nghiệp 

Báo Sai Biệt và Ðại Trang Nghiêm Kinh Luận đều bảo lớn tiếng niệm Phật 

có mười công đức: 

1. Một là bài trừ cái chướng mê ngủ. 

2. Hai là thiên ma kinh sợ. 

3. Ba là tiếng vọng khắp mười phương. 

4. Bốn là tam đồ được dứt khổ. 

5. Năm là những tiếng động bên ngoài chẳng lọt vào. 

6. Sáu là khiến cho tâm chẳng tán loạn. 

7. Bảy là dũng mãnh tinh tấn. 

8. Tám là chư Phật hoan hỷ. 

9. Chín là tam muội hiện tiền. 

10. Mười là vãng sanh Tịnh Ðộ. 

Những điều ấy là những chứng cớ khiến ta càng thêm tin tưởng. 

---o0o--- 

 25. Chuyên niệm Quán Âm 

Ðại sư Kim Trược thời Dân Quốc, người Ðài Châu. Tám tuổi xuất gia, ít lâu 

sau  là  được  thọ  giới.  Ðược  thầy  dạy  tụng  chú  Ðại  Bi  và  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  ngài  liền  mỗi  ngày  tụng  chú  bốn  mươi  tám  biến; 

ngoài ra, chuyên trì thánh hiệu chưa hề gián đoạn. 

Ngài xem danh lợi như bào ảnh; tập khí, thị hiếu đều tiêu trừ hết chẳng còn 

sót. Lúc bấy giờ, ngài trị bịnh cho người khác, vừa đặt tay lên bịnh đã được 

lành, chẳng  nhận thù  lao. Ngài  ngụ trong  một  ngôi  miếu  nhỏ,  gặp phải  nạn 

cướp. Bọn cướp thấy  ngoại trừ chiếc cà sa rách, không còn có  vật  gì  khác, 

giận  quá  liền  dùng  thương  đâm  ngài,  đâm  hai  nhát  vào  phía  phải  trên  trán, 

đâm  một  nhát  trúng  tay  phải,  chưa  chết.  Ít  lâu  sau,  thương  thế  lành,  nhưng 

vết thương vẫn còn in dấu. 

Ðột nhiên, ngài qua tạm trú ở chùa A Dục Vương thuộc thành phố Ninh Ba. 

Vị tăng quản đường kê đơn, ngài liền bảo: 

- Tôi ở đây chẳng lâu sẽ vãng sanh Tây Phương. Kính xin ngài từ bi! 

Liền bảo đại chúng: 

- Quán Thế Âm Bồ Tát tay cầm đài bạc đã hiện thân trước mặt tôi, trong ba 

ngày  nữa,  tôi  sẽ  vãng  sanh.  Xin  các  vị  đồng  tham  hãy  già  dặn,  chắc  thật 

niệm  Phật  hoặc  niệm  Bồ  Tát.  Nhất  tâm  xưng  danh  quyết  sẽ  sanh  về  Tây 

Phương. Phật chẳng nói dối. 

Ðến thời, ngài liền hướng về vị sư quản đường nói: 

- Sau chánh ngọ một giờ, tôi sẽ sanh Tây. 

Mọi người cho là ngài nói dối. Giữa trưa, ngài vẫn dùng cơm như thường, lễ 

Phật tại các điện xong bèn ngồi hướng mặt về Tây mà hóa. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, bản in lần thứ ba) 

Nhận định: 

Vị  này chuyên  niệm Quán Thế  Âm  Bồ Tát thoát khỏi  nạn chết, cũng  muốn 

làm gương tốt vãng sanh Tây Phương nên chẳng chết trong miếu nhỏ mà tọa 

hóa  tại  ngôi  chùa  A  Dục  Vương  danh  tiếng,  vì  đại  chúng  hiện  thân  thuyết 

pháp. 

---o0o--- 

 26. Làm việc nặng vẫn niệm Phật không gián đoạn 

Ðại sư Cụ Hạnh Nhật Biện thời Dân Quốc, người huyện Hội Lý ở Vân Nam. 

Mồ côi cha mẹ từ nhỏ, phải đi ở rể nhà họ Tăng ở Diêm Nguyên, sanh được 


hai con trai. Nhà nghèo, ngài phải làm thuê cho Chúc Thánh ở núi Kê Túc. 

Năm  hai  mươi  mốt tuổi,  ngài dẫn cả  nhà tám  người  xin đi  xuất  gia, thọ Cụ 

Túc. 

Hòa Thượng  Hư Vân dạy  ngài tu pháp  môn Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Ðộ. 

Ngài bèn dứt bỏ các duyên, nhất tâm hệ niệm. Ngài tai điếc, mặt mũi xấu xí, 

không biết chữ, ngày trồng rau, đêm lễ bái, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Rảnh rỗi thì tập tịnh tọa, học khóa tụng và các kinh điển, tự siêng gắng hết 

sức. Sư vừa đi tham bái tứ đại danh sơn trở về đất Ðiền (Vân Nam), gặp lúc 

ngài Hư Vân trùng hưng chùa Vân Thê, hỏi: 

- Thầy đã đi thăm quyến thuộc chưa? 

Sư thưa: 

- Con chẳng bận tâm đến họ. 

Hòa Thượng lại hỏi: 

- Thầy tính làm gì? 

Thưa: 

- Những việc nặng nhọc nhất không ai chịu nổi, con sẽ gánh vác. 

Phàm là những việc nặng như đắp tường, lợp nhà, trồng rau, trồng cây, vác 

đá,  đào  đất,  quét  tước,  nấu  nướng,  ngài  đều  làm  không  lúc  nào  ngơi  tay, 

nhưng không một khắc nào để câu niệm Phật bị gián đoạn. 

Khi đêm xuống, vào lúc chỉ tịnh, ngài bèn lễ các kinh Kim Cang, Dược Sư, 

các kinh Tịnh Ðộ; cứ một chữ là một lạy. Tảng sáng, hồng chung vừa gióng, 

đã lên điện tham dự khóa tụng như thường, chưa hề ngủ nghỉ. Ngài tự vá áo, 

hoặc  chằm  vá  áo  giùm  bạn  đồng  tham,  mỗi  một  mũi  kim  là  một  câu  Phật 

hiệu. 

Trong kỳ hạn kết giới, được thỉnh làm Tôn Chứng, ngài bèn bán y, đem hết 

tiền  mua  sắm  vật  dụng  để  thiết  trai  cúng  dường  đại  chúng.  Hỏi  ngài  sẽ  đi 

đâu,  chỉ  cười  không  nói.  Giới  đàn  hoàn  tất,  ngài  ngầm  lên  điện  sau  cùng, 

ngồi xếp bằng, hướng về Tây niệm Phật, dùng lửa tự thiêu, thọ ba mươi sáu 

tuổi. Hình trạng vẫn như lúc sống, mùi hương lạ lan tận ra xa. 

Ðại chúng tranh nhau đến xem, vừa đánh khánh, di thể ngài chợt sụp xuống, 

hóa thành tro. 

(theo Hư Vân Hòa Thượng Niên Phổ) 

Nhận định: 

Một chữ chẳng biết, nhưng lúc làm công việc nặng nhọc chưa hề gián đoạn 

niệm  Phật.  Chúng  ta  là  những  kẻ  biết  chữ  đọc  được  sách,  nếu  cứ  lơi  là  để 

uổng phí ngày tháng trôi qua há chẳng biết thẹn chăng? 

Nhưng  tự  thiêu  là  chưa  đắc  tam  muội.  Chớ  nên  manh  nha  vọng  niệm  như 

vậy để khỏi bị ma dựa phát cuồng, vĩnh viễn đọa trong ác đạo! 

---o0o--- 

 27. Bế quan tinh tu 

Ðại sư Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thánh Lượng là Tổ thứ mười ba 

của Liên Tông. Ngài họ Triệu, là người huyện Cáp Dương, tỉnh Thiểm Tây. 

Thuở nhỏ học Nho, từng bài xích Phật, mắc bịnh mắt mấy lượt suýt mù, mới 

biết lỗi trước. 

Năm hai mươi mốt tuổi, xuất gia thọ Cụ Túc Giới. Ðọc cuốn Long Thư Tịnh 

Ðộ Văn, biết được Niệm  Phật chính  là đạo trọng  yếu để  liễu sanh thoát  tử, 

ngài  liền  chuyên  niệm  Phật  hiệu.  Trong  lúc  làm  lụng,  tâm  chẳng  rời  niệm 

Phật. Sau ngài trụ tại chùa Tư Phước ở núi Hồng Loa, chuyên tu Tịnh Ðộ và 

thâm nhập Kinh tạng, diệu khế Phật tâm. 

Ngài  triều  bái  Ngũ  Ðài,  đến  kinh  đô,  theo  hòa  thượng  Hóa  Văn  thỉnh  Ðại 

Tạng về Phổ Ðà, trụ tại chùa Pháp Vũ, dốc chí tinh tu, bế quan suốt sáu năm, 

lấy  đó  làm  kỳ  hạn,  ngày  đêm  niệm  Phật  hòng  sớm  đắc  Niệm  Phật  Tam 

Muội. Các vị như cư sĩ Từ Úy Như v.v… đem in bộ Văn Sao của ngài khiến 

cho  sự  giáo  hóa  của  ngài  càng  được  rộng  rãi.  Ngài  tự  hành  và  dạy  người, 

một  lòng  lấy  Tịnh  Ðộ  làm  chỗ  quy  hướng,  chẳng  lìa  nhân  quả,  chẳng  lạm 

bàn huyền luận diệu. Người quy y ngài hơn hai  mươi vạn, kẻ y giáo phụng 

hành được sanh Tây Phương cũng rất nhiều. 

Ngài còn hóa độ cả những tù nhân và dị loại, thường trì chú Ðại Bi vào nước 

và  gạo  để  chữa  các  bịnh.  Về  sau,  ngài  bế  quan  tại  chùa  Báo  Quốc  ở  Tô 

Châu. Ngoài những lúc hành trì thời khóa lại lo hiệu đính, bổ cứu những bản 

tự chí của các núi Phổ Ðà, Thanh Lương, Nga Mi, Cửu Hoa v.v… 

Xưa  kia  ngài  đã  nguyện  chẳng  làm  trụ  trì,  chẳng  thâu  đồ  chúng;  nhân  vì 

Tăng, tục theo về quá đông, ngài mới khai sáng Tịnh Tông Ðạo Tràng ở núi 

Linh  Nham  để  đại  chúng  cùng  tu.  Ngài  sáng  lập  Hoằng  Hóa  Xã  (nhà  xuất 

bản Hoằng Hóa), in tặng năm trăm vạn bộ kinh sách Phật, hơn trăm vạn bức 

hình  Phật.  Ngài  bảo  vệ  pháp  môn,  trung  hưng  Tịnh  Tông,  cứu  tế  kẻ  đói 

nghèo, quyên góp trợ giúp kẻ túng ngặt, công chẳng thể nghĩ bàn nổi. 

Về sau, ngài về lại Linh Nham 10, biết trước đã đến lúc, dạy đại chúng: 

- Niệm Phật thấy Phật, quyết định sanh Tây. Ðược Phật tiếp dẫn, ta đi đây! 

Ngài  hướng  về Tây  niệm Phật, tọa  hóa, thọ tám  mươi tuổi.  Lúc trà tỳ,  hàm 

răng còn nguyên, xá lợi ngũ sắc thu được mấy ngàn hạt. 

(theo Ấn Quang Ðại Sư Hạnh Nghiệp Ký) 

Nhận định: 

Tổ Sư là Ðại Thế Chí Bồ Tát lai thế nhằm trung hưng Tịnh Tông mà vẫn còn 

thường bế quan tinh tu, ngày đêm niệm Di Ðà! Bọn phàm phu ta há nên qua 

loa biếng nhác chẳng chịu dũng mãnh tinh tấn sao? 

---o0o--- 

 28. Thường ngồi chẳng nằm 

Ðại  sư  Quảng  Khâm  Chiếu  Kính  thời  Dân  Quốc,  họ  Hoàng,  người  huyện 

Huệ An tỉnh Phước Kiến. Năm ngài mới bốn tuổi, vì nhà nghèo nên phải bán 

vào nhà họ Lý ở Tấn Giang làm con nuôi. 

Ngài thể chất yếu đuối, lắm bịnh, theo mẹ nuôi thờ Phật, ăn chay. Năm mười 

một  tuổi,  vì  cha  mẹ  nuôi  đều  mất  cả,  ngài  bèn  xin  xuất  gia  tại  chùa  Thừa 

Thiên  ở  Tuyền  Châu.  Nhà  chùa  sai  làm  các  việc  bên  ngoài  như  trồng  rau, 

nhổ cỏ…  Sau  ngài qua Nam Dương, đến  năm  ba  mươi sáu tuổi  mới trở  về 

chùa Thừa Thiên chính thức thế phát. Thế phát xong, ngài chuyên chí tu khổ 

hạnh, thường nằm chẳng ngồi, nhất tâm niệm Phật. 

Năm bốn  mươi  hai tuổi, sau khi thọ Cụ  Túc Giới, ngài càng quyết chí tiềm 

tu, qua thạch động bên sườn núi Thanh Nguyên ở Tuyền Châu để tọa Thiền 

niệm  Phật,  chỉ  dùng  các  loài  khoai  rừng,  quả  dại  để  đỡ  lòng.  Trong  núi  có 

nhiều hổ, vượn. Từ đó, khỉ, vượn đến dâng quả, mãnh hổ đến quy y nên ngài 

được xưng tặng nhã hiệu là Phục Hổ Sư (vị thầy hàng phục hổ). Sư thường 

nhập định, từng có lần nhập định cả mấy tháng chẳng ăn uống, chẳng động 

đậy. 

Tháng  Sáu  năm  Dân  Quốc  thứ  36  (1947),  lúc  đã  năm  mươi  sáu  tuổi,  ngài 

vượt biển đến Ðài  Loan, khoét thạch động Quảng Minh ở phía sau núi  Tân 

Ðiếm  thuộc  Ðài  Bắc  để  ẩn  cư tiềm  tu.  Chỗ  ấy  về  sau  khuếch  trương  thành 

chùa  Quảng  Minh.  Mặt  sau  phía  bên  phải  động  có  vách  đá  lớn,  ngài  bèn 

chạm khắc thành tượng Phật A Di Ðà lớn bằng đá. Phía dưới, về bên trái lại 

khoét thành thạch động; sau được mở rộng thành chùa Quảng Chiếu. 

Sau  này,  ngài  tìm  được  thạch  động  thiên  nhiên  ở  Thổ  Thành,  đột  nhiên  có 

suối nước trong từ đá phun ra, mãng xà quy y. Ngài lại khuếch trương nơi ấy 

thành chùa  Thừa  Thiên, tiếp dẫn đệ tử đồng tu. Năm  Dân Quốc 58  (1969), 

sư khai sáng Quảng Thừa Nham ở trấn Thổ Thành. 

Ðáp lời cầu thỉnh nhiều lượt của tín chúng, sư đến các địa phương Hoa Liên, 

Ðài Trung, Nam Ðầu, Gia Nghĩa, Cao Hùng v.v… hoằng pháp độ chúng. Kế 

đó, ngài kiến lập chùa Tường Ðức ở Thiên Tường, chùa Quảng Long ở núi 

Long Tỉnh v.v… thâu nạp đông đảo đồ chúng. 

Ngài thường  ngồi  xếp  bằng  niệm Phật, từng  nhập định ba  lần,  mỗi  lần  ước 

chừng cả tuần trở lên. Hằng ngày, sư chỉ ăn trái cây, uống nước để sống nên 

lại được tặng nhã hiệu là Thủy Quả Sư. Sau cùng, ngài hoạch định việc tạo 

dựng chùa  Diệu  Thông ở  làng  Lục Quy thuộc  thành phố Cao  Hùng, truyền 

thọ  tam  đàn  thành  công  viên  mãn.  Tứ  chúng  đệ  tử cầu  giới  nơi  ngài  nhiều 

đến cả mấy ngàn. Ðệ tử quy y nhiều hơn nữa. Ngài có những tác phẩm Khai 

Thị Lục, Truyền Kỳ Sự Tích… được ấn hành lưu truyền trong đời. 

Sư  thân  gầy  gò  nhưng  thể  chất  mạnh  khỏe,  hành  động  mẫn  tiệp.  Ngày  hai 

mươi sáu tháng Chạp năm Dân Quốc bảy mươi bốn (1985), sư cấp tốc trở về 

chùa Thừa Thiên. Ngày mồng Một tháng Giêng năm sau, vào lúc sáng sớm, 

sư  triệu  tập  đệ  tử  phụ  trách  các  phân  viện  và  đại  chúng  chùa  Thừa  Thiên, 

nhất nhất phó chúc hậu sự xong, liền trở về chùa Diệu Thông, suất lãnh đại 

chúng ngày đêm niệm Phật, tinh thần càng mạnh mẽ, tinh tường. 

Hai giờ chiều ngày mồng Năm, sư chợt bảo đại chúng: 

- Chẳng đến cũng chẳng đi, chẳng có việc gì! 

Ngài  hướng  về  đại  chúng  gật  đầu,  mỉm  cười,  an  tường  tọa  hóa,  thọ  chín 

mươi lăm tuổi. Trà tỳ, lưu lại xá lợi rất nhiều. 

(theo Quảng Khâm Hòa Thượng Niên Phổ và Lược Sử) 

Nhận định: 

Ðại  Sư  tuy  chưa  từng  đọc  sách,  lúc  nhỏ  tuổi,  thể  chất  yếu  đuối  lắm  bịnh, 

theo dưỡng mẫu thờ Phật, ăn chay. Sau khi xuất gia chuyên chí tu khổ hạnh, 

thường ngồi chẳng nằm, nhất tâm niệm Phật. Sau khi đến Ðài Loan, tuy Ðại 

Sư  tiềm  tu,  chỉ  dùng  trái  cây  và  nước  lã  để  sống,  nhưng  thân  nhẹ  nhàng, 

mạnh khỏe, lại sống rất thọ. 

Dựng  chùa,  truyền  giới,  hoằng  pháp  độ  chúng.  Ðột  nhiên,  sư  suất  lãnh  đại 

chúng  niệm  Phật,  mỉm  cười,  tọa  hóa  thì  ắt  phải  là  Thượng  Phẩm  Thượng 

Sanh. 

---o0o--- 

 29. Xả Quán niệm Phật 

Ðại  sư  Huệ  Tam  Tư  Nguyên  thời  Dân  Quốc,  người  huyện  Uyển  Bình  tỉnh 

Hà Bắc. Năm mười bảy tuổi xuất gia. Ít lâu sau, thọ Cụ Túc, vào học trường 

Phật Giáo Học Hiệu tại tỉnh An Huy, nghiên cứu tinh tường nội điển. 

Ngài  nhận  trách  nhiệm  trụ trì chùa  Sùng  Thọ  và Quảng Thiện ở  Bắc  Kinh. 

Ngài kiến lập, hưng khởi đạo tràng Hoa Nghiêm. Trước giờ Ngọ  mỗi ngày, 

ngài  tụng  kinh  Hoa  Nghiêm.  Cuối  năm,  ngài  kết  Hoa  Nghiêm  Phật  Thất, 

lãnh  đạo  đại  chúng  huân  tu  pháp  Chơn  Không  Pháp  Giới  Quán;  từng  đốn 

nhập Pháp Giới Ðịnh. Sau khi khai tịnh, mới ngộ được hư không pháp giới 

lý sự vô ngại, pháp hỷ tràn đầy, khen là chưa từng có. 

Từ đấy,  ngài càng  thêm tinh tấn, tu Quán  chẳng  lùi.  Tháng Mười Một  năm 

Dân  Quốc  thứ  ba  mươi  bảy  (1948),  ngài  đến  Ðài  Loan  lúc  bốn  mươi  tám 

tuổi, lãnh trọng trách giảng dạy tại Phật Học Viện chùa Viên Quang ở Trung 

Lịch. Năm sau, ngài đến Sở Giảng Dạy Học Tập Phật Học ở Tân Trúc giảng 

dạy Phật giáo, đồng thời giảng kinh ở chùa Nhất Ðồng suốt bảy năm. 

Sư thường sống tại các chùa ở Ðài Bắc, Nội Hồ, Nam Ðầu… để giảng kinh, 

độ  chúng  không  đếm  nổi.  Năm  năm  mươi  lăm  tuổi,  ngài  sáng  lập  chùa 

Phước Huệ trên núi Linh Sơn ở xã Thọ Lâm, Ðài Bắc. Mỗi năm, vào tháng 

Bảy, ngài lập pháp hội Ðịa Tạng kéo dài bảy ngày, truyền U Minh Giới một 

lần.  Mỗi  năm,  tại  Ðài  Loan,  khi  truyền  tam  đàn  đại  giới  và  giới  tại  gia,  sư 

thường  được  suy  cử  vào  một  trong  tam  sư.  Cả  cõi  âm  lẫn  dương  gian  đều 

được lợi, pháp hóa lợi ích vô cùng! 

Năm  sáu  mươi  sáu  tuổi,  sư  lại  càng  thêm  thường  tinh  tấn,  hằng  khóa  niệm 

Phật mỗi ngày là ba vạn câu. Năm tám mươi tuổi liền bắt đầu niệm Phật, tọa 

thiền  cộng  tu,  và  khởi  xướng  nghĩa  chẩn  cứu  dân  nghèo  và  thí  thuốc  trong 

khuôn  viên  nhà  chùa;  sáng  lập  thư  viện  để  mọi  người  đến  đọc  sách;  đề 

xướng,  lo  liệu  việc  giảng  giải,  học  hỏi  Phật  học.  Hạnh  lẫn  giải  càng  thêm 

sâu, phước huệ song tu. 

Sư  từng  đáp  ứng  lời  thỉnh  sang  Mỹ  hoằng  pháp,  qua  Ðại  Hàn  truyền  giới, 

người  thọ  giới  lên  đến  hơn  năm  ngàn  người.  Giữa  trưa  ngày  mồng  Tám 

tháng Bảy năm Dân Quốc 75 (1986), sau khi dùng cơm, sư chợt nói: 

- Ta muốn đi đây! 

Liền triệu tập tất cả đệ tử trong chùa, dặn dò: 

- Sau khi ta mất, các con nên hợp tác với nhau. 

Sau  bữa  cơm  chiều,  ngài  không  bịnh  gì,  đang  đứng  mà  hóa,  thọ  tám  mươi 

sáu tuổi. 

(theo tạp chí Từ Vân số 126) 

Nhận định: 

Ðại  Sư  mỗi  ngày tụng kinh  Hoa Nghiêm,  tu Chơn  Không Quán, từng  nhập 

Pháp Giới Ðịnh, từ đấy tu Quán chẳng  lui sụt. Ðến  năm sáu  mươi  tuổi, bắt 

đầu mỗi ngày hằng khóa niệm Phật ba vạn tiếng; đấy là bỏ Quán niệm Phật. 

Từ năm tám  mươi tuổi trở đi, chợt lại tọa Thiền, niệm Phật cộng tu. Ðấy là 

tuổi  già  tịnh tọa  niệm  Phật, chứ chẳng phải  là Thiền Tịnh  Song  Tu.  Không 

bịnh, đang đứng mà hóa, nhất định phải là Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

---o0o--- 

 30. Tinh tấn Phật thất 

Ðại  sư  Chử  Vân  Thật  Tuyền  Tỉnh  Thế  thời  Dân  Quốc,  người  huyện  Như 

Cao, tỉnh Giang Tô. Ðến tuổi nhược quan (tuổi đôi mươi), xuất gia thọ giới. 

Ngài lần lượt tốt nghiệp các đại Phật Học Viện tại Hoa Lục, thâm nhập Tam 

Tạng, chuyên tu Tịnh Ðộ. 

Năm Dân Quốc 39 (1950), sư theo quân đội sang Ðài Loan, lãnh chức thầy 

truyền  giáo  ở  y  viện  hậu  phương,  tiếp  dẫn  vô  số  thương  binh  quy  y  Tam 

Bảo. Về sau đáp ứng  lời thỉnh cầu khẩn khoản của phân  hội  Phật Giáo Ðài 

Loan,  ngài  trở  về  đảo  truyền  giáo,  thâm  nhập  vùng  thôn  dã,  hoằng  dương 

Tịnh Ðộ. Ngài lần lượt chống tích trượng ra hải ngoại, viếng thăm các nước 

Mỹ,  Gia  Nã  Ðại,  Ðại  Hàn,  Thái,  Việt  Nam  v.v…  tuyên  dương  Phật  pháp, 

thăm hỏi kiều bào. Ngài vì nước vì đạo dốc bao công lao! 

Năm Dân Quốc 47 (1958), sau khi bế quan tiềm tu, ngài hoằng pháp lợi sanh 

chẳng tiếc sức. Năm Dân Quốc 61 (1972), ngài bắt đầu đề xướng việc tu tập 

Tinh Tấn Phật Thất, mỗi ngày niệm Phật đến tàn hết chín cây hương, lễ Phật 

một ngàn lạy, lấy thân mình làm gương để hóa đạo tứ chúng và các sinh viên 

đại  học  chuyên  ngành  Phật  học.  Suốt  mười  lăm  năm,  sư  đều  giữ đúng  như 

buổi đầu. 

Ngài  lại  dự trù kiến  lập chùa  Thanh  Lương  Hộ Quốc ở Hoa  Sơn thuộc Ðài 

Trung,  dựng  Tịnh  Tông  Phật  Học  Viện  để  chuyên  hoằng  truyền  Tinh  Tấn 

Phật Thất Tịnh Ðộ Ðạo Tràng. 

Trước tác có: Phật Giáo Dữ Cơ Ðốc Giáo Tỷ Giảo (so sánh Phật giáo và Cơ 

Ðốc giáo), Nam Hải Phổ Ðà Sơn Truyền Kỳ Dị Văn Lục (ghi chép về những 

chuyện  kỳ  lạ  được  lưu  truyền  ở  núi  Phổ  Ðà  trong  Nam  Hải),  Phật  Môn  Dị 

Ký (ghi chép những chuyện lạ nơi cửa Phật), Chử Vân Pháp Sư Giảng Diễn 

Tập,  Tinh  Tấn  Phật  Thất  Khai  Thị  Lục…  hơn  mười  cuốn,  được  lưu  hành 

rộng rãi trong nước lẫn hải ngoại, rộng tiếp độ tín chúng. 

Tháng Bảy năm Dân Quốc 75 (1986), ngài biết trước thời khắc, từ tinh xá Di 

Ðà ở Ðài Bắc điện thoại cho pháp sư Huệ Khải chùa Thanh Lương Hộ Quốc 

ở Thái Bình, Ðài Trung: 

-  Tôi  muốn  đến  Liên  Xã  ở  Phụng  Hoàng  Sơn  tạm  ngụ  hai  mươi  ngày,  tôi 

muốn đi rồi! 

Quả  nhiên, 9  giờ tối  ngày  hai  mươi  ngài tới  Liên Xã,  mỗi  ngày  niệm  Phật, 

kiêm  trì  chú  Vãng  Sanh  một  trăm  hai  mươi  biến.  Ðến  chín  giờ  tối  ngày 

mồng Chín tháng Tám, vừa đúng hai mươi ngày (ngài ngụ tại đó), ngài liền 

nằm yên lành, tay lần xâu chuỗi, môi khẽ động niệm Phật, chợt dặn dò đệ tử 

đứng hầu: 

- Mọi người hãy chăm chỉ niệm Phật. 

Rồi an tường vãng sanh, thọ sáu mươi tám tuổi. 

(theo Chử Vân HòaThượng Kỷ Niệm Chuyên Tập) 

Nhận định: 

Phật  dạy:  “Nghe  nói  A  Di  Ðà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu  hoặc  một  ngày,  cho 

đến bảy ngày, nhất tâm bất loạn. Lúc lâm chung liền được vãng sanh thế giới 

Cực Lạc” cho nên phải tinh tấn niệm Phật trong bảy ngày thì  mới hòng đạt 

được nhất tâm bất loạn. 

Nếu  bảy  ngày  chẳng  thành  thì  điều  dưỡng  tinh  thần,  lại  tinh  tấn  thêm  một 

thất, hai thất cho đến bảy thất. Nếu vẫn chẳng đắc Nhất Tâm Bất Loạn phải 

dõng  mãnh,  tinh  tấn,  thường  tu  Phật  thất  thì  lâu  ngày  sẽ  tự  đạt  được  Nhất 

Tâm Bất Loạn. Xin hãy bắt chước đại sư tinh tấn. 

---o0o--- 

 31. Luật Tịnh song hoằng (hoằng dương Luật tông và Tịnh tông đồng 

 thời) 

Ðại sư Ðạo Nguyên Trung Luân Năng Tín thời Dân Quốc, họ Vương, người 

Thương  Thủy  tỉnh  Hà  Nam.  Từ  bé  đã  thông  duệ,  bảy  tuổi  vào  trường  đọc 

sách; hai mươi tuổi xuất gia. Không lâu sau, thọ Cụ Túc, thân cận đại sư Từ 

Châu ở tỉnh Giang Tô và đại sư Ấn Quang chùa Linh Nham. 

Ðối  với  hai tông:  Luật tông  và  Tịnh tông,  ngài  được thọ truyền  và tâm đắc 

thâm sâu. Ngài liền bế quan ba năm, tiềm tu Tịnh nghiệp, dùng hai tông Luật 

và Tịnh để tự hành và hóa độ người, chẳng tiếc sức. Sư triều lễ ba đại danh 

sơn: Phổ Ðà, Cửu Hoa, Ngũ Ðài; từng đảm nhiệm chức giáo sư và chủ giảng 

tại các Phật học viện. 

Sư liên tiếp đảm nhiệm vai trò Giáo Thọ trong sáu lần Giới Ðàn. Ngài trụ trì 

các  chùa  Ðâu  Suất  ở  Hà  Bắc,  chùa  Vân  Tuyền  Sơn  ở  Trương  Gia  Khẩu, 

chùa  Tịnh  An  ở  Thượng  Hải…  Ngài  luôn  giảng  diễn  Giới  Luật,  hoằng 

dương Tịnh Ðộ. Giải hạnh đều thâm sâu, tứ chúng quy ngưỡng! 

Tháng  Ba  năm  Dân  Quốc  ba  mươi  tám  (1949),  sư  qua  Ðài  Loan,  sáng  lập 

Tịnh  Ðộ  Tông  Hải  Hội  Tự  ở  núi  Chánh  Ðạo  thuộc  phường  Bát  Ðổ,  thành 

phố  Cơ  Long.  Sư  thường  chủ  trì  Phật  thất,  hoằng  truyền  Tịnh  Ðộ.  Ở  Ðài 

Loan, mỗi năm truyền tam đàn đại giới một hoặc hai lần, truyền giới tại gia 

nhiều lần, hầu như đại sư luôn đảm nhiệm một chức vị trong Tam Sư. 

Lúc được suy cử làm Lý Sự Trưởng của hội Phật Giáo Trung Quốc, khi đại 

hội  Hoa  tăng  thế  giới  khai  mạc,  sư  lại  được  cử  làm  chủ  tịch  của  chủ  tịch 

đoàn đại  hội. Ðức  hạnh của sư  vang dội cả hoàn cầu. Sư thường du  hóa tại 

các  nước  Mỹ,  Gia  Nã  Ðại,  Nhật  Bản,  Ðại  Hàn,  Thái  Lan,  Tinh  Châu 

(Singapore), Mã Lai, Cao Miên v.v… Hương Cảng là nơi sư thường đến để 

giảng kinh, truyền giới. Pháp duyên thù thắng, ít vị tăng nào bằng nổi. 

Về già, sư sáng lập Năng Nhân Phật Học Viện để bồi dưỡng, đào tạo tăng tài 

hoằng  dương  Tịnh  Tông.  Cả  một  đời,  sư  thường  ở  khắp  các  chùa  viện  để 

giảng kinh, thuyết pháp, hoằng truyền Tịnh Ðộ ngũ kinh, nhất luận 11. Nhằm 

thích  ứng  với  cơ  duyên  các  nơi,  Sư  cũng  thường  giảng  các  kinh  luận  như 

Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Viên  Giác,  Ðịa  Tạng,  Khởi  Tín 

Luận  v.v…  Giảng  kinh  luận  nào,  sư  cũng  đều  quy  hướng  Tịnh  Ðộ.  Người 

nghe  pháp khởi  lòng tin, trì  giới  niệm Phật cầu sanh  Tịnh Ðộ chẳng biết  là 

bao nhiêu! 

Tiếc  là  những  kinh,  luận  Sư  đã  giảng  chưa  được  ghi  chép  đầy  đủ,  chỉ  có 

những cuốn  giảng  lục kinh Di Ðà, Quán  Kinh  và  Phật Ðường Giảng Thoại 

Ngũ  Tập  là  được  ấn  loát  và  lưu  hành  trong  đời,  nhưng  cũng  đủ  để  làm  chỉ 

nam phổ độ chúng sanh đồng quy Tịnh Ðộ. 

Ngày  mồng  Hai  tháng  Chạp  năm  Dân  Quốc  76  (1987),  sư  chợt  thị  hiện  có 

bệnh,  nằm  điều  dưỡng  trong  bịnh  viện.  Biết  thời  giờ  đã  đến,  ngài  liền  phó 

chúc hậu sự. Ðêm ngày Rằm tháng Tư năm sau, Sư chợt bảo đồ chúng đang 

hầu cận đưa ngài về chùa Hải Hội. Sư ngồi ngay ngắn, hướng dẫn đại chúng 

niệm  Phật.  Một  chốc  sau,  sư  lên  giường  nằm  an  tường  bên  hông  hữu,  môi 

khẽ động niệm Phật. Ðến bảy giờ rưỡi tối hôm sau, giữa tiếng niệm Phật của 

đại chúng, sư an tường xả báo, vãng sanh Cực Lạc. 

Ðến  ngày  18, khi  làm  lễ đại  liệm, toàn thân  Sư  vẫn  mềm  mại, sắc  mặt  như 

còn sống. Ngày mười ba tháng Năm, di quan trà tỳ, thu được hơn ngàn viên 

xá lợi ngũ sắc, chiếu sáng rực rỡ. Sư thọ 89 tuổi. 

(theo Ðạo Nguyên Lão Pháp Sư Kỷ Niệm Tập) 

Nhận định: 

Ðại  sư  học  pháp  từ  hai  vị  đại  lão  Từ  Châu  và  Ấn  Quang.  Tiếp  nối  nghiệp 

thầy nên lấy Tịnh Luật song hoằng làm trách nhiệm, phổ khuyến đại chúng 

trì giới niệm Phật, hóa độ phổ cập khắp Trung Hoa lẫn hải ngoại. Từ sau lúc 

vị  Tổ thứ  mười  ba  của  Tịnh  Tông  là  Ấn  Quang  đại  sư  quy  hồi  An  Dưỡng, 

chỉ có mình đại sư hoằng truyền Tịnh Tông, là chỗ hướng về của đại chúng. 

Ngài đáng  được tôn  xưng  là  Tổ thứ  mười  bốn của  Tịnh tông  vì đã tiếp  nối 

người  trước,  mở  đường  cho  người  sau,  tiếp  lối  cũ,  mở  lối  mới,  ắt  có  lẽ  tứ 

chúng trong Tịnh tông ta đều cùng tán đồng vậy! 

---o0o--- 

 32. Trì giới niệm Phật 

Cư sĩ Lưu Trình Chi, tự Trọng Tư, hiệu Di Dân đời Tấn, người Bành Thành. 

Thuở nhỏ mồ côi, thờ mẹ hiếu thuận, thích Lão Trang, giữ chức Phủ Tham 

Quân.  Ông  cực  lực  từ  bỏ  chuyện  tiến  dẫn  trên  đường  công  khanh,  đến  Lô 

Sơn theo học với Tổ Huệ Viễn. Tổ hỏi: 

- Quan chức, bổng lộc vòi vọi sao lại chẳng làm? 

- Nhà  Tấn  không  có  sự  được  sự bền  vững  như đá  tảng,  dân  tình  mang  nỗi 

nguy như trứng chồng, con biết làm thế nào? 

Ông cùng những vị sĩ phu có lòng tin thanh tịnh như Tông Khác v.v… một 

trăm  hai  mươi ba  người dựng am, kết  xã đồng tu  Tịnh Nghiệp, khắc đá lập 

thệ. Ông nghiên cứu đạo huyền một cách tinh tường, kiêm trì giới cấm, làm 

thơ Niệm Phật Tam Muội. 

Ở Lô Sơn mới được nửa năm, trong khi nhập Ðịnh, ông thấy kim quang của 

Phật chiếu sáng mặt đất. Mười lăm năm sau, trong khi đang niệm Phật, thấy 

tướng ngọc hào quang của Phật chiếu soi, Phật xòe tay đón tiếp, vỗ về. Ông 

Lưu nguyện: 

- Xin Phật xoa đầu con, dùng y trùm thân con! 

Phật liền xoa đầu ông, lại dùng áo ca sa trùm lên. Tiếp đó, ông lại mộng thấy 

mình vào trong ao bảy báu, thấy hoa sen xanh, trắng, và thấy một vị sau cổ 

có viên quang, trên ngực có chữ Vạn, chỉ nước trong ao bảo: 

- Nước tám công đức đó, ông nên uống đi! 

Uống  vào  thấy  nước  ngon  ngọt.  Tỉnh  giấc,  thấy  mùi  hương  lạ  bốc  ra  từ  lỗ 

chân lông, bèn nói: 

- Ðây là duyên Tịnh Ðộ của mình đã đến rồi! 

Ông đốt hương, lễ nguyện: 

- Nguyện cho hết thảy hữu tình đều sanh Tịnh Ðộ. 

Ông từ biệt đại chúng, hướng về Tây tọa hóa, thọ năm mươi chín tuổi. 

(theo Ðông Lâm Truyện) 

Nhận định: 

Từ lúc ngài Huệ Viễn đề xướng Tịnh Ðộ, trong những cư sĩ theo ngài kết xã 

niệm Phật thì vị cư sĩ này là người thứ nhất vãng sanh nên được nêu lên đầu 

tiên để làm khuôn phép vĩnh viễn cho việc trì giới niệm Phật. 

---o0o--- 

 33. Xâu chuỗi chẳng rời tay 

Cư sĩ Vương Cổ tự Mẫn Trọng đời Tống, người Ðông Quận, là tằng tôn của 

Văn  Chánh  Vương  Công  Ðán  (ông  Ðán  làm  Tướng  Quốc  đời  Tống,  từng 

tham gia Tịnh Hạnh Xã của tổ Tỉnh Thường). Trong bảy đời trước, ông từng 

giữ giới không sát sanh, phát tâm phóng sanh mấy cả trăm vạn mạng. 

Lúc  đầu,  ông  học  hỏi  những  sự  trong  Tông  môn.  Ít  lâu  sau,  viết  tác  phẩm 

Trực  Chỉ  Tịnh  Ðộ  Quyết  Nghi  Tập  để  hoằng  dương  Thánh  giáo.  Lúc  nhàn 

cư,  xâu  chuỗi  chẳng  rời  tay;  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  tu  hành  Tịnh  nghiệp 

chưa  hề  gián  đoạn.  Ông  làm  quan  đến  chức  Hộ  Bộ  Thị  Lang;  do  bè  đảng 

trong  triều  xâu  xé  nhau,  ông  bị  mất  chức,  ít  lâu  sau  liền  tịch.  Có  vị  Tăng 

nhập định lên Tịnh Ðộ, thấy ông và ông Cát Phồn đều ở tại đó. 

(theo Tống Sử, phần Pháp Hỷ Chí) 

Nhận định: 

Kinh  Sổ Châu  Công  Ðức  nói: “Nếu  có  người  tay  cầm  xâu  chuỗi  dù  chẳng 

niệm  tụng  danh  hiệu  Phật  và  đà  ra  ni  thì  người  ấy  cũng  được  phước  vô 

lượng”, huống hồ là xâu chuỗi chẳng rời tay, niệm Phật không gián đoạn? 

Quán kinh nói: “Từ tâm chẳng giết, đủ các giới hạnh sẽ thượng phẩm thượng 

sanh”, huống hồ là phóng sanh đến cả trăm vạn mạng? 

---o0o--- 

 34. Mỗi ngày làm một điều lành 

Cư  sĩ  Cát  Phồn  đời  Tống,  người  xứ  Trừng  Giang.  Lúc  đầu  mỗi  ngày  làm 

một điều lợi cho người, rồi hành hai điều, ba điều cho đến  mười điều. Suốt 

mấy mươi năm chưa hề bỏ phế một ngày nào. 

Lúc làm quan thái thú trấn  nhậm  vùng Giang Tô, có người  hỏi  làm thế  nào 

để làm lợi cho người, ông chỉ ngay cái bệ lót chân ở chỗ mình ngồi, bảo: 

- Nếu vật này chẳng đặt ngay thì sẽ làm người ta què chân, tôi liền kê ngay 

lại,  đấy  cũng  là  việc  lợi  người.  Nếu  ai  khát,  tôi cho  uống  nước  thì  cũng  là 

việc  lợi  người.  Chỉ  tùy  theo  từng  việc  mà  làm  lợi.  Trên  cho  đến  khanh 

tướng, dưới xuống đến kẻ ăn mày, ai nấy đều làm được. Chỉ cốt sao lâu ngày 

chẳng buông bỏ mà thôi. 

Ông làm quan đến chức Triêu Tán Ðại Phu, dù là phủ đường hay nhà tư, ông 

đều sắp dọn một gian tịnh thất bày tượng Phật. Một ngày kia, trong lúc ông 

đang lễ bái niệm Phật, xá lợi từ trên không hạ xuống. Sau ông không bịnh tật 

gì, ngồi ngay ngắn hướng về Tây mà tịch. 

(theo Tống Sử và Long Thư Tịnh Ðộ Văn) 

Nhận định: 

Tùy việc lợi người là trợ hạnh cho Tịnh nghiệp. Xá lợi từ trên không giáng 

xuống là do lòng tinh thành cảm nên. Người hay than không tiền nên chẳng 

làm  công  đức  nổi,  hoặc  niệm  Phật  không  cảm  ứng  thì  do  đây  sẽ  thấy  công 

đức chẳng tốn phí tiền bạc, công niệm Phật chẳng luống uổng, ai nấy chẳng 

nên quan tâm ra sức tu hành hay sao? 

Xin hãy bắt chước ông Cát gắng sức tu hành. Phàm bất cứ việc gì có lợi cho 

người, chẳng cần biết là việc lớn hay nhỏ, bản thân nhàn hay bận, sức mình 

cáng  đáng  nổi  hay  không,  đều  cứ  hoan  hỷ  thi  hành,  làm  được  đến  đâu  hay 

đến đó! 

Trì  đã  thuần  thục,  hễ  động  thì  vạn  thiện  đều  nương  theo,  không  việc  gì  là 

chẳng lành. Dùng đấy để niệm Phật hồi hướng, ắt vãng sanh trong phẩm vị 

cao! 

---o0o--- 

 35. Thập niệm hồi hướng 

Cư sĩ Mã Vu tự Trọng Ngọc đời Tống, người huyện Hợp Phì. Cha là Trung 

Túc  Công  Mã  Lương,  làm  thái  thú  Hàng  Châu,  được  ngài  Từ  Vân  Tuân 

Thức dạy cho pháp môn Tịnh Ðộ, cả nhà bèn thờ Phật. 

Cư sĩ gặp được vị Tăng tên Quảng Sơ truyền cho cuốn Thập Nghi Luận của 

Tổ Thiên Thai, mừng rỡ bảo: 

- Tôi nay đã tìm được chỗ về rồi! 

Ông  liền áp dụng  pháp  Thập  Niệm  Hồi  Hướng của  ngài  Tuân Thức, tu tập 

suốt hơn hai mươi năm. Về sau, giao du với ông Vương Cổ, ông càng thêm 

tinh  tấn  niệm  Phật,  thường  lấy  việc  phóng  sanh  làm  Phật  sự.  Ông  lần  lượt 

làm  thái  thú  ở  Chuy  Châu,  Tân  Ðịnh,  cai  trị  bằng  lòng  nhân  từ,  độ  lượng. 

Hằng ngày ông luôn định thời khóa tụng kinh chú. 

Thuở đó, phu nhân của Hình Vương (Hình Vương là chú của vua Tống Triết 

Tông) nằm mộng dạo chơi Liên Trì, trông thấy ông mặc triều phục ngồi trên 

hoa sen. Sau đó, ông  mắc bệnh, bèn tắm gội, thay áo, ngồi ngay ngắn niệm 

Phật mà qua đời. Người nhà đều nằm mộng thấy ông bảo: 

- Ta đã được sanh vào Thượng Phẩm của Tịnh Ðộ! 

Con ông  là Vĩnh Dật cũng  tu pháp Thập  Niệm suốt ba  mươi  năm  hơn; sau 

cũng mắc bệnh, thấy Phật và hai vị Bồ Tát tiếp dẫn, bèn kết ấn, thị tịch. Mùi 

thơm tràn ngập cả nhà. 

(theo Lạc Bang Văn Loại) 

Nhận định: 

Sáng ra niệm mười niệm thì dù là người bận rộn cũng dễ làm được. Nếu có 

thể mỗi ngày chí thành như thế thì không ai là không vãng sanh. Trường hợp 

của Mã công tử (Mã Vĩnh Dật) đủ để chứng nghiệm vậy. 

Do  sau  khi  đã  tinh  tấn  niệm  Phật,  ông  Mã  lại  còn  thường  phóng  sanh  và 

dùng lòng nhân từ, độ lượng để cai trị, phước huệ song tu nên ngay lúc còn 

sống thần thức đã ngao du Tịnh Ðộ; chết đi, liền sanh trong Thượng Phẩm. 

Những người đang nắm giữ quyền chức hãy nên học theo gương ông. 

---o0o--- 

 36. Ngàn lạy trong khóa tụng hằng ngày 

Cư  sĩ  Vương  Nhật  Hưu  hiệu  Hư  Trung  đời  Tống,  người  huyện  Long  Thư. 

Ðược  cử  vào  chức  Quốc  Học  Tấn  Sĩ,  ông  bỏ  quan  chức  chẳng  nhận.  Ông 

bác thông kinh sử, nhưng một bữa kia buông bỏ hết, bảo: 

- Ðều  là  những  thứ tạo thêm  nghiệp, chẳng phải  là pháp rốt ráo, ta lấy  Tây 

Phương làm chỗ quay về! 

Từ đấy, ông tinh tấn niệm Phật. Năm sáu mươi tuổi, ông mặc áo vải, ăn rau, 

nhật khóa lễ một ngàn lạy đến nửa đêm mới nghỉ. Trong tác phẩm Long Thư 

Tịnh  Ðộ  Văn,  từ  hạng  vua,  quan  cho  đến  những  kẻ  đồ  tể,  nấu  rượu,  hạng 

người tội lỗi, ông đều khuyên trì danh niệm Phật, phổ khuyến tu trì. 

Ba  ngày trước khi  mất, ông  từ biệt tất cả  thân  hữu, khuyên  họ  nên tinh tấn 

Tịnh nghiệp, bảo: mình sắp có việc phải đi, không gặp lại nhau nữa. Ðến kỳ, 

ông giảng sách cho học trò xong, lễ niệm như thường, chợt cao giọng niệm 

Phật mấy tiếng, bảo: “Phật đến đón ta!”, đứng trơ trơ mà hóa. 

(theo Tịnh Ðộ Văn) 

Nhận định: 

Kinh Nghiệp Báo Sai Biệt dạy: 

“Lễ Phật một lạy được mười thứ công đức: 

1. Một là được sắc thân đẹp đẽ. 

2. Hai là nói ra được người khác tin tưởng. 

3. Ba là ở giữa đại chúng không sợ hãi. 

4. Bốn là được chư Phật hộ niệm. 

5. Năm là đầy đủ oai nghi. 

6. Sáu là mọi người thân cận. 

7. Bảy là chư thiên kính yêu. 

8. Tám là đủ đại phước báo. 

9. Chín là chết đi sẽ vãng sanh. 

10. Mười là mau chứng Niết Bàn” 

Huống hồ là nhật khóa ngàn lạy ư? 

Tác phẩm Tịnh Ðộ Văn của ông tuy lời lẽ đơn giản, nhưng thí dụ sâu xa đều 

là do ông bác thông kinh luận và thân hạnh cùng tột mà thành. Phổ khuyến 

tu trì thật  là thiết tha,  khẩn khoản; ai đọc  đến  mà chẳng phát khởi tín tâm? 

Xin hãy ấn hành lưu thông rộng rãi tác phẩm ấy để khuyên khắp mọi người 

lễ niệm, đồng sanh Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

 37. Ðoạn tuyệt đồ mặn, vãng sanh Tây Phương 

Cư  sĩ  Châu  Sở  Phong,  hiệu  Diên  Chương  đời  Minh,  người  tỉnh  Vân  Nam. 

Ông tánh hiền lương, thích niệm Phật, trị gia chẳng kể được, mất; có gì đều 

chia ngay cho người nghèo khổ hết. 

Ai  khen  ông  chỉ  cười;  ai  mắng  chửi,  nhục  mạ,  ông  cũng  chỉ  cười  mà  thôi! 

Mỗi sáng sớm, ông tụng kinh  Kim Cang, kinh Di Ðà  và  niệm Phật  hiệu rất 

vui vẻ, sung sướng! Ông thường bảo: 

- Tôi chẳng bỏ công việc hằng ngày, nhưng chẳng dính vào tham ái, cứ như 

thế mà thôi! 

Năm tám mươi chín tuổi, vào tiết Thanh Minh, ông đi viếng mộ để từ biệt tổ 

tiên, cha mẹ; trở về, bảo vợ: 

- Tôi sắp đi đây, Phật Di Ðà đón tôi, Quán Âm và Thế Chí đều đến cả! 

Lại bảo: 

-  Ðức  Quán  Âm  bảo  tôi  dứt  trọn  đồ  mặn  trong  năm  ngày  mới  được  vãng 

sanh Tây Phương! 

Mỗi ngày, ông liền ăn một bữa cháo, một bữa rau. Ðến kỳ, tắm gội, đội mão, 

sai con cháu tụng Phật hiệu. Tự mình tụng kinh xong, ông đoan tọa mà hóa. 

Thân bốc ra mùi thơm, vẻ mặt hệt như lúc sống. 

(theo Kim Cang inh Dị Lục) 

Nhận định: 

Ai khen chỉ cười là mật hạnh tịnh tấn. Ai mắng chửi cũng cười là sân độc đã 

hết sạch. Có của cải gì liền chia hết là tham độc cũng đã tận. Phật và Bồ Tát 

đến đón, còn dặn phải kiêng đồ mặn trong năm ngày mới có thể vãng sanh, 

đủ chứng minh rằng dù chưa thể ngưng tay dao, miệng còn tham vị ngon vẫn 

có thể được vãng sanh. Xin hãy lấy việc ăn chay, kiêng giết chóc làm nhiệm 

vụ cấp bách. 

---o0o--- 

 38. Lâm chung dũng mãnh 

Cư sĩ Văn Trọng Tử, tự Tử Dữ, hiệu Khải Sơ và Ðại Thịnh đời Minh, người 

huyện Tiền Ðường.  Thuở bé  lắm bịnh, chí  muốn thoát sanh tử, không có  ý 

định lập gia đình. Ông quy y với Tổ Vân Thê, thọ trì pháp môn Niệm Phật, 

dốc lòng tin, cật lực tu hành. 

Em rể là cư sĩ Hoàng Nguyên Phù tự Thừa Huệ, hiệu Tịnh Minh tính người 

khẳng khái, thanh cảnh, không thích bon chen cõi tục,  hiếu thuận, thích  bố 

thí. Ông Văn thấy em rể thanh bần như thế bèn hướng dẫn đến quy y với tổ 

Vân Thê. Sau ông Hoàng mửa ra máu, lâu ngày càng nặng, ông Văn lại dạy 

em  rể  hãy  niệm Phật. Ông  Hoàng càng thống  khổ;  vừa  mới tỉnh, Văn cư sĩ 

đã lớn tiếng hỏi: 

- Lúc mắt chú dại đi thì lúc ấy mới biết khổ, rốt cục sẽ đi về đâu? 

Ông Hoàng run sợ: 

- Phải làm thế nào đây? 

Ông Văn bảo: 

- Chẳng gì bằng niệm Phật! 

Ông Hoàng hỏi: 

- Bác dạy em niệm tự tánh Di Ðà hay là niệm Cực Lạc Di Ðà? 

Ông Văn bảo: 

- Chú cho là có hai hay sao? 

Ông  Hoàng  có  phần  tỉnh  ngộ,  liền  thỉnh  Tăng,  bày  tượng  Phật,  giảng  nhân 

duyên Tịnh Ðộ, xuống tóc, thọ giới Sa Di và trợ niệm cho mình; tự suất lãnh 

cả  nhà  niệm  Phật  suốt  bảy  ngày.  Chợt  nghe  mùi  hoa  sen,  ông  Hoàng  mỉm 

cười, nói kệ, ngồi ngay ngắn qua đời. 

Ðến  khi  ngài  Hám  Sơn  Ðức  Thanh  đến  điếu  tang  ngài  Vân  Thê,  ông  Văn 

cũng đến lễ thỉnh, xin được thế phát. Ðại Sư bảo: 

- Tứ đại chẳng thể ngăn trở được Phật tánh, râu tóc có trở ngại chi! Cha mẹ 

còn, Phật tử đành cam bất hiếu hay sao? 

Ông  mới thôi. Về sau, bị bịnh nặng, ông tự thị mình tín lực mạnh  mẽ, vãng 

sanh  chẳng  khó  khăn  gì.  Ðến  lúc  bịnh  gần  chết,  bao  nhiêu  nghiệp  tích  tập 

hiện tiền, tâm thần hoảng hốt, ông mới biết là Tịnh nghiệp chưa thuần, vãng 

sanh chẳng dễ dàng, bèn cố nhỏm dậy, kêu ầm lên: 

- Mau thỉnh thiện tri thức niệm Phật giúp ta! 

Bạn  bè  nhóm  lại,  niệm  Phật  suốt  mấy  ngày,  nhưng  những  nghiệp  cảnh  tập 

khí vẫn vần vũ, ông lại kêu: 

- Căn bản sanh tử không người nào khác dẹp nổi! 

Liền  đứng  dậy,  mặc  áo,  tắm  gội,  đối  trước  Phật  đốt  hương  trên  cánh  tay, 

buồn thương, thành khẩn sám hối, niệm Phật suốt đêm không chút mệt mỏi. 

Ông  tự  biết  túc  chướng  đã  băng  tiêu,  tâm  an  thần  sảng,  Tịnh  Ðộ  hiện  tiền, 

hoan hỷ tịch định, vội cạo tóc, khoác ca sa ra dáng tăng sĩ, từ biệt mọi người, 

ngồi ngay ngắn qua đời. 

(theo Mộng Du Tập) 

Nhận định: 

Ông Hoàng bịnh càng ngày càng nặng, chợt được nghe khai thị bèn tỉnh ngộ, 

liền nhất niệm kiên quyết nên bèn có thể buông xuống vạn duyên, niệm Phật 

bảy ngày, vãng sanh ngay chẳng trở ngại gì. 

Ông  Văn  tuy  sớm  dốc  lòng  tin,  tận  lực  tu  hành,  nhưng  tự  thị  mình  tín  lực 

mạnh  mẽ,  vãng  sanh  chẳng  khó  khăn;  đến  lúc  nguy  ách,  tập  khí  hiện  tiền, 

mới biết Tịnh  nghiệp chưa thuần, vãng sanh chẳng dễ! Cho đến khi  nhờ tri 

thức trợ niệm suốt mấy ngày vô hiệu mới rõ căn bản sanh tử không ai bạt trừ 

giùm mình được nổi! 

Ðại sư Hám Sơn nói: 

“Tập cảnh hiện tiền lúc lâm chung há chẳng phải là để thấy trước ác đạo ư? 

Sao  chẳng  dũng  mãnh,  phấn  khởi,  hô  to  một  tiếng  giận  dữ,  bạt  trừ cội  gốc 

sanh tử bao kiếp, biến  nẻo khổ thành  Tịnh Ðộ, há chẳng  phải  là  những bậc 

trượng phu hay sao? Ðạo lý ấy há có thể dùng âm thanh, vẻ mặt cười cợt để 

thực hành nổi ư?” 

Nếu tự thị là dễ thì sẽ lười nhác, còn biết là khó thì sẽ dũng mãnh, tinh tấn! 

---o0o--- 

 39. Thầy thuốc khuyên niệm Phật 

Cư  sĩ  Trầm  Khải  Bạch  tự  Trung  Húc  đời  Thanh,  người  Ngô  Huyện;  thuở 

nhỏ  tánh  hào  đãng,  thích  giúp  đỡ  người  hoạn  nạn.  Sau  ông  nổi  danh  về  tài 

làm  thuốc,  càng  ưa  bố  thí.  Ðối  với  người  nghèo,  ông  chẳng  lấy  tiền  khám 

bịnh, hoặc còn cho thêm tiền. 

Năm hai mươi lăm tuổi, vợ mất, ông không tái giá, dốc lòng tu Tịnh nghiệp. 

Trên  những  tăng  phường,  đầu  đường,  thành  cầu  đi  qua,  ông  đều  đề  danh 

hiệu Tây Phương Phật và những lời cảnh sách khuyên người niệm Phật. Gặp 

phải người bịnh nguy ngập, ông đều nghiêm nghị bảo: 

- Tội nghiệt sâu nặng, sức tôi chẳng cứu nổi biết làm sao đây! 

Người bịnh khóc lóc cố van nài, ông liền bảo: 

- Chỉ có đức A Di Ðà Phật ở thế giới Cực Lạc nơi phương Tây, nếu ông có 

thể chí tâm xưng niệm một tiếng thì diệt được tội trong tám mươi kiếp sanh 

tử. Ông có tin nổi, niệm nổi hay không? 

Kẻ ấy vâng vâng, dạ dạ. Ông bảo: 

- Nếu đúng là như vậy thì bịnh có thể trị được! 

Liền cắt thuốc, lần nào cũng hiệu nghiệm lạ kỳ nên từ đó, những người quy 

hướng Phật rất nhiều. Lúc hơn bảy mươi tuổi, ông niệm Phật rồi tịch. 

(theo sách Nhị Lâm Cư, tập cuối) 

Nhận định: 

Bố Thí là độ đầu trong Lục Ðộ. Ông Vương Long Thư nói: 

“Kẻ làm thầy thuốc nên thường tự nghĩ: Thân người bịnh khổ nào khác thân 

ta. Chớ nề quý, tiện, nghèo, giàu, chuyên tâm cứu người để kết nhân duyên, 

để  tích  phước  cho  mình.  Trong  chốn  u  minh  sẽ  tự được  thánh  hiền  gia  hộ. 

Nếu  luôn  giữ  được  tấm  lòng  như  vậy,  hồi  hướng  Tịnh  Ðộ  ắt  sẽ  sanh  trong 

Thượng Phẩm. 

Nếu  nhân  lúc  người khác bị bịnh  khổ  mà  mình khuyên dạy  họ  Tịnh Ðộ thì 

họ dễ sanh tín tâm. Lại khiến cho họ phát đại nguyện: sẽ lưu truyền rộng rãi 

chuyện  của  họ  để  bù  chuộc  túc  nghiệp,  cầu  mong  được  lành  bệnh  thì  ắt  sẽ 

được thỏa nguyện. Nếu như tuổi thọ đã hết thì cũng nhờ vào nguyện lực ấy 

chóng sanh về Tịnh Ðộ. 

Thường  giáo  hóa  người  khác  như  vậy  thì  chẳng  những  chỉ  sau  khi  xả  thân 

được  sanh  trong  Thượng  Phẩm  mà  ngay  trong  hiện  đời  cũng  được  hưởng 

phước báo vô tận vậy!” 

---o0o--- 

 40. Làm quan thờ Phật 

Ông Trương Lan Chử, tự Sư Thành, hiệu Nhất Tây Cư Sĩ đời Thanh, người 

huyện  Quy  An  ở  Hồ  Châu.  Lúc  trẻ,  đỗ  đạt,  đi  trấn  nhậm  những  vùng  biên 

cương. 

Ông  làm  tuần  vũ tỉnh Giang  Tô, thấy sát  nghiệp quá  nặng bèn  nhiều  lần ra 

yết  thị  khuyên  tránh  sát  sanh,  lập  con  sông  phóng  sanh,  nghiêm  cấm  đánh 

cá;  trong  dinh  không  thết  tiệc  đãi  khách,  không  sát  sanh,  trường  trai  thờ 

Phật, gởi lòng nơi Tịnh Ðộ. 

Ông chọn  lấy  những  luận thuyết  Tịnh Ðộ  của các bậc tiên  hiền, soạn thành 

cuốn  Kính  Trung  Kính  Hựu  Kính  (con  đường  tắt  hơn  con  đường  tắt  nhất 

trong những đường tắt) để phổ khuyến niệm Phật. 

Lúc đã ngoài sáu mươi tuổi, ông xin từ quan, về làng, ở yên trong một gian 

nhà hẹp, một dạ quy Tây. Lâm chung, tụng kinh Di Ðà xong, vừa mới niệm 

Phật hiệu được năm câu, ông lặng lẽ tịch. 

(theo Trương Lan Chử Niên Phổ) 

Nhận định: 

Phú  quý  học  đạo  khó  vì  kẻ  theo  đuổi  công  danh  lấy  việc  thăng  quan  tiến 

chức làm trọng; kẻ ham vui phóng dật coi tịnh tu là khổ, đâu ai chịu buông 

bỏ trần lao để gởi lòng nơi Tịnh Ðộ, trường trai thờ Phật? 

Xin những người làm quan hãy lấy ông Trương làm gương. 

---o0o--- 

 41. Từ Ðạo Giáo chuyển sang Phật giáo 

Ông  Bành  Xích  Mộc  tự  Thiệu  Thăng,  hiệu  Tế  Thanh,  Nhị  Lâm  Cư  Sĩ,  Tri 

Quy Tử… đời  Thanh  là  người  Trường Châu. Năm  mười tám  tuổi, ông  liên 

tiếp đỗ đầu, được danh hiệu Tấn Sĩ. 

Ðột nhiên, ông tự tỉnh ngộ, bảo: “Ta chưa minh được cái tâm mình, biết làm 

sao đây!” Bèn tu luyện theo cách tu của Ðạo Gia suốt ba năm, chẳng kết quả 

gì. Ðọc sách Phật, ông sảng khoái nói: “Ðạo chính là đây!”. Từ đấy, ông tin 

tưởng đạo Phật, bỏ hết những điều mình đang tu tập, chuyên tâm niệm Phật. 

Ít lâu sau, ông thọ  Bồ Tát giới, thôi ăn thịt, chẳng  gần đàn bà; thường bảo: 

chí nơi Tây Phương, hạnh tại Phạm Võng. Ông bế quan tại Văn Tinh Các tu 

Nhất Hạnh Tam Muội; đề biển Nhất Hạnh Cư. Ông sai thợ vẽ tranh Cực Lạc 

Thế  Giới  dựa  theo  cảnh  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  được  dạy  trong  ba 

kinh Tịnh Ðộ. 

Ông viết cuốn Nhất Thừa Quyết Nghi Luận; do thông đạt cả Nho lẫn Thích 

nên ông còn soạn cuốn Hoa Nghiêm Niệm Phật Tam Muội Luận để dàn hòa 

cuộc  tranh  luận  giữa  Thiền  và  Tịnh.  Ông  soạn  ra  Tịnh  Ðộ  Tam  Kinh  Tân 

Luận  để  xiển  dương  những  ý  chỉ  chưa  được  bàn  luận  rốt  ráo  trong  Liên 

Tông. Những tác phẩm của ông như Cư Sĩ Truyện, Thiện Nữ Nhân Truyện, 

Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục  v.v…  tùy  cơ  tiếp  dẫn,  được  truyền  tụng  nhiều 

trong đời. 

Ông bỏ ra cả vạn lượng vàng như không để lập chùa thờ Phật, ấn tống kinh 

điển, nuôi cơm tăng chúng, mở ra Cận Thủ Ðường để chữa bịnh cho người 

nghèo túng, dùng ruộng của người giàu trong họ để giúp đỡ họ hàng nghèo. 

Ông  sáng  lập  Tuất  Ly  Hội  để  giúp  đỡ  những  người  ở  góa,  lập  nên  Phóng 

Sanh  Hội  để  chuộc  mạng  cho  loài  vật.  Việc  nào  ông  cũng  làm  văn  phát 

nguyện hồi hướng Tịnh Ðộ. Ông ẩn cư trong các tăng xá ở đất Tô, Hàng hơn 

mười năm, mỗi ngày đều có thời khóa tụng niệm. 

Sau  ông  mắc  bịnh  hạ  lỵ,  biết  trước  ngày  mất,  chẳng  lập  kẻ  thừa  tự,  đem 

những tài sản của các hội giao phó cho con rể, dặn dò duy trì lâu dài, đừng 

để tan rã. Ông làm kệ từ biệt cõi đời, hướng về Tây niệm Phật tọa thoát. Thọ 

năm mươi bảy tuổi. 

(theo Cư Sĩ Truyện) 

Nhận định: 

Tuổi  trẻ  đã  đỗ  đạt  cao,  nhưng  chẳng  tham  luyến  vinh  hoa  cõi  trần,  chỉ  cầu 

minh tâm,  từ Ðạo  giáo  chuyển  sang  Phật  giáo.  Chánh  hạnh,  trợ  hạnh  kiêm 

tu,  làm  kệ,  tọa  thoát,  nếu  chẳng  phải  là  thiện  căn  vốn  sẵn  đủ  từ  bao  đời 

trước, đã thâm nhập Tam Muội thì sao mà làm nổi như vậy được? 

---o0o--- 

 42. Tiếng niệm Phật chẳng dứt 

Cư sĩ Trầm Diên Du đời Thanh, người huyện Gia Hưng. Ông tánh tình đoan 

chánh, cẩn trọng, làm gì cũng hết sức, nhưng cứ liền miệng niệm Phật thao 

thao chẳng ngưng. Ai có cười cũng mặc. 

Mấy mươi năm như thế, tự nói: 

- Niệm Phật càng được thuần thục thì xử sự càng sáng suốt. 

Năm bảy mươi ba tuổi, ông thị hiện bịnh nhẹ, chợt bảo người nhà rằng: 

- Phật đến rồi đó, hãy đem đuốc cho ta. 

Tự tay thắp hương mà thác. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

Nhận định: 

Cư sĩ Hồ Liên Quy bảo: 

“Niệm Phật càng được thuần thục thì xử sự càng sáng suốt. Ðây thật là động 

tịnh  đều  giống  hệt  như  nhau,  là  bậc  thâm  nhập  tam  muội.  Người  dốc  lòng 

mong cầu danh  lợi  động đến  liền  nói: ‘Tôi phân tâm  xử sự đâu có rảnh  mà 

niệm Phật. Ðến khi sanh tử xảy đến, đành phải trắng tay, là lỗi của ai vậy?” 

Xin hãy mạnh mẽ tỉnh ngộ để gấp bắt chước gương này. 

---o0o--- 

 43. Ở một mình niệm Phật 

Cư sĩ  Bùi Vĩnh Ðộ đời Thanh  người  huyện  Thái Châu tỉnh Giang  Tô. Ông 

sống bằng nghề nông, tánh tình điềm đạm, không ham thích gì, cứ thấy việc 

lành  là  làm.  Từ  nhỏ  đã  dốc  trọn  lòng  tin  tưởng  vào  Phật  pháp,  ăn  chay 

trường, định thời khóa niệm Phật không gián đoạn. 

Sau  đấy,  ông  thọ  trì  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  hành  trì  nghiêm  khiết,  chưa  hề 

khuyết lậu. Vợ cũng niệm Phật, thọ giới, tuy cùng ở chung  một nhà, nhưng 

đối đãi với nhau trinh bạch. Chỉ có một con gái, cũng ăn chay niệm Phật. Về 

sau, cô này xuất gia thọ Cụ Túc giới, biến nhà thành am. 

Ông dạy vợ con cùng tu Tịnh nghiệp. Ông lập riêng một căn tịnh thất, ở một 

mình  niệm  Phật  hơn  mấy  mươi  năm.  Lúc  tuổi  gần  thất  tuần,  chợt  bảo  thân 

tộc rằng: 

- Năm ngày sau nữa ta sẽ chia tay, xin hãy thiêu hóa giùm cái xác thừa. Thân 

này như huyễn, đừng lầm lẫn mà tiếc nuối! 

Ðến kỳ, ông trì danh tọa hóa. Trà tỳ, thu được hơn trăm viên xá lợi ngũ sắc 

lóng lánh. 

(theo Nhiễm Hương Tục Tập) 

Nhận định: 

Cả nhà thờ Phật, vốn có thể đồng tu. Do con gái đã xuất gia biến nhà thành 

am  nên ông cất  một tịnh thất, ở  một  mình niệm  Phật; không qua  lại  với  vợ 

con nữa là ái căn đã đoạn, thân còn tại gia mà tâm đã xuất gia vậy! 

---o0o--- 

 44. Thân đau tâm niệm 

Ðời  Thanh,  cư  sĩ  Châu  Quang  tự  Tây  Liên,  sanh  ở  Giang  Ninh.  Ông  tánh 

thuần  hậu,  nhạt  nhẽo danh  lợi, tuy  gia thế  quý  hiển  nhưng không quen  thói 

hưởng thụ. 

Tuổi  trung  niên,  ông  trường  trai  thờ  Phật,  mỗi  ngày  tụng  Phật  hiệu  cả  vạn 

tiếng  để  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ.  Anh  em,  bè  bạn  gặp  nhau,  hàn  huyên  đôi  câu 

xong là ông liền đem pháp môn Tịnh Ðộ khuyên đi, khuyên lại. Ông quyên 

tiền in lại bộ Di Ðà Sớ Sao, đích thân dò lỗi, sửa sai để tác phẩm này được 

lưu truyền rộng rãi. 

Tuổi già, thần khí suy yếu nhưng niệm Phật càng thêm hăng hái. Ðột nhiên, 

ông bị mắc bệnh sa đì (còn gọi là thoát vị, tức chứng hernia) rất nặng, nhưng 

chẳng hề bỏ lỡ việc chấp trì danh hiệu. Bịnh ngày càng nặng thêm, có người 

thấy thế khen ngợi [tinh thần niệm Phật của ông], ông bảo: 

- Trong  những khi bị đau  như vậy, lúc  mới đầu tôi cũng đau đớn, khó chịu 

đựng nổi, nhưng rồi nghĩ đến thân này đã là giả thì khổ cũng chẳng phải là 

thật, huống hồ mức độ tinh và thô giữa thân và tâm đã rõ rành rành! 

Cái thân kia thống khổ tôi chẳng biết làm cách nào; tâm tôi tự niệm Phật thì 

cái thân kia cũng chẳng làm gì được. Lúc mới đầu còn thấy có tâm và thân 

đối  lập  nhau,  dần  dần  chỉ  biết  có  tâm,  chẳng  còn  biết  có  thân,  thống  khổ 

cũng dần dần hết! 

Sau ông niệm Phật mà tịch. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

Nhận định: 

Niệm Phật trị được trọng bịnh vạn kiếp sanh tử, huống hồ đã biết là thân giả, 

khổ chẳng thật thì sẽ nhẫn được điều khó nhẫn, chẳng những thống khổ sẽ tự 

tuyệt, mà đến lúc vãng sanh thì do trong lúc bịnh nguy ngập đau đớn đã làm 

chủ được, lúc lâm chung vãng sanh ắt sẽ tự chủ được. 



---o0o--- 

 45. Giác chiếu niệm Phật 

Cư sĩ Phạm Dụng Hòa tự Nguyên Lễ đời Thanh, người huyện Tiền Ðường. 

Lúc nhỏ  học Nho, thờ cha  mẹ rất có  hiếu. Lúc cha  mẹ bịnh, trước sau, ông 

đã cắt thịt bắp tay hòa với thuốc trị lành bịnh cho cha. 

Bước vào tuổi tráng niên, cha mẹ mất, vợ chết, ông từ bỏ trần duyên, tu tập 

huyền  công  (cách  tu  hành  của  Ðạo  giáo)  hơn  mười  năm,  đạt  chút  linh 

nghiệm.  Về  sau,  ông  đọc  những  tác  phẩm  của  ngài  Vân  Thê  có  phần  tỉnh 

ngộ, bèn thọ Tam Quy, Ngũ Giới, nhất chí kiên trì, thậm chí những thứ làm 

bằng lông thú, dệt bằng tơ tằm, ông chẳng hề khoác vào thân. Bỏ hết những 

điều  mình  đã  tu  tập,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Ông  ham  làm  lành,  thí  thuốc, 

phóng  sanh,  giúp  đỡ  người  nghèo,  chẳng  nề  nhọc  mỏi.  Gặp  Tăng  chúng 

nghèo bịnh, ông liền cúng dường chẳng thiếu gì. 

Về sau, ông bế quan niệm Phật suốt trăm ngày. Lúc hơi thở ông vừa trở nên 

yên tịnh thì cách tu huyền thuật trước kia chợt hiện ra, nhận thấy khí Thiên 

Ðịa cuồn cuộn, mù mịt trong không trung xông thẳng vào miệng, mũi, chạy 

thẳng  vào  huyệt  Ðan  Ðiền,  hòa  hợp  với  nguyên  khí  của  chính  mình,  [cảm 

thấy] khinh an chẳng thể diễn tả nổi. Giây lát, có một đứa bé cao mấy tấc từ 

đảnh đầu  vọt ra,  lãng đãng trước  mặt; được  một chốc, nó  lại theo đảnh đầu 

trở vào. 

Từ đấy trở đi, mỗi khi đến lúc hết sức tịch tịnh, vong niệm thì liền có đứa bé 

bước ra, trở vào như trên. Thoạt đầu, ông rất vui; lúc sau, ông chợt nghĩ: 

- Ðây  há  chẳng  phải  là  năm  mươi  thứ Ấm  Ma  như đã  nói  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm đó ư? Nếu cho  là kỳ đặc thì sẽ bị lạc vào quần  ma!  Niệm Phật chí 

tại Tây Phương, thánh cảnh chẳng hiện, sự này ích chi? 

Ngay  khi  đó,  ông  liền  giác  chiếu,  chánh  niệm  hiện  tiền,  đứa  bé  chẳng  xuất 

hiện  nữa.  Ðối  với  yếu  chỉ  Duy  Tâm,  ông  khế  ngộ  sâu  xa;  Tín  -  Hạnh  - 

Nguyện lực càng thêm thuần thục. Thường bảo với mọi người rằng: 

-  Ðối  với  cửa  ải  hiểm  yếu  bậc  nhất  trong  cuộc  đời  này  nếu  có  chút  phần 

chẳng  rõ  thì  sẽ  lạc  vào  bàng  môn.  Vì  vậy,  tu  hành  chẳng  thể  không  thận 

trọng vậy! 

Chợt ông kết liễu mọi việc, dặn dò, từ biệt bè bạn, ngồi niệm Phật qua đời. 

Lúc liệm, đảnh đầu vẫn còn nóng, thọ sáu mươi ba tuổi. 

(theo Nhiễm Hương Tục Tập) 

Nhận định: 

Từng tu  tập huyền công của ngoại đạo, nguyện thường  giác chiếu  nên khỏi 

bị đọa vào bàng môn. Chánh niệm hiện tiền, quần tà tự diệt. 

---o0o--- 

 46. Mật hạnh tinh tấn 

Cư sĩ họ Trần đời Thanh, không rõ tên là gì, là chú họ của các ông Thế Anh, 

Mậu  Tài  ở  huyện  Thường  Thục.  Mỗi  sáng  dậy,  ông  thắp  hương  yên  lặng 

tụng  kinh,  niệm  Phật.  Dù  gió,  mưa,  lạnh,  nóng  đều  chẳng  gián  đoạn.  Suốt 

mấy năm như thế người nhà chẳng hay vì ông hành mật hạnh. 

Trước khi mất ba tháng, ông tự bảo đã đến lúc sắp mất, người nhà thấy ông 

không  bịnh  tật  gì  nên  không  tin.  Ba  ngày  trước  khi  mất,  ông  thị  hiện  bịnh 

nhẹ,  vẫn đi đứng  như thường. Ðến  ngày, ông tọa hóa, người  nhà kêu khóc; 

ông bèn mở mắt, dạy sơ lược vài lời, rồi nói: “Ta đi đây!” Lại yên lặng, thân 

bốc ra mùi hương lạ ba ngày mới hết. 

(theo Vãng Sanh Cận Nghiệm Lục) 

Nhận định: 

Cổ nhân mật hạnh, dù nóng hay lạnh chẳng gián đoạn, dù là người nhà cũng 

chẳng  hay  biết.  Nay  thì  hành  nhân  rêu  rao  khoe  mẽ  nhưng  một  ngày  nóng 

mười  ngày  lạnh, cho  nên  người niệm  Phật thì  nhiều  mà kẻ vãng sanh  lại  ít. 

Hãy dè dặt, hãy thận trọng! 

---o0o--- 

 47. Dụng công mãnh liệt 

Cư sĩ Tiền Dực Sơn tự Vạn Dật đời Thanh, người huyện Thường Thục, làm 

nghề nấu rượu, thích chè chén. Ít lâu sau, ông tu Tịnh nghiệp, tận lực sửa đổi 

lề  thói  cũ,  tránh  sát  sanh,  dứt  rượu  thịt,  khuyên  mẹ  ăn  chay  trường  niệm 

Phật. 

Một  người  con  của  ông  bịnh  lao,  niệm  Phật  qua  đời,  mọi  người  phỉ  báng, 

ông  vẫn  thờ  Phật  như  cũ.  Vợ  mất,  ông  vẫn  điềm  nhiên,  cự  tuyệt  người 

khuyên tục huyền: 

- Có con nhưng nó đã mất rồi, tôi cưới vợ nữa để làm gì? Chí tôi xuất thế, lẽ 

nào còn thèm thuồng có người nối dõi ư? 

Nhà cửa bị lửa cháy, ông hướng lên không, nguyện: 

-  Nghiệp  của  tôi  đáng  bị  lửa  cháy,  chỉ  xin  đừng  làm  tổn  hại  đến  nhà  hàng 

xóm. 

Lửa tắt, quả nhiên nhà hàng xóm vô hại. Ông chợt mắc bịnh thổ huyết, tâm 

sanh tử càng thiết tha, niệm Phật càng mạnh mẽ. Ðến lúc bịnh nguy kịch, ăn 

vào là ói ra ngay. Người chú là Tạ Phượng Ngô kể chuyện cổ đức nhịn ăn để 

thấy Phật, ông vui vẻ bảo: 

- Có phương cách tiện lợi lớn như vậy, tôi phải dũng mãnh làm theo! 

Ông liền tắm gội, đến trước bàn Phật, thắp hương, phát thệ: giữ trai giới bảy 

ngày, bỏ tiền phóng sanh cầu sanh Tịnh Ðộ. Ðêm ngày niệm Phật chẳng sót, 

có  khát  chỉ  ăn  dưa  mà  thôi.  Có  người  hỏi:  “Cả  đêm  chẳng  ngủ,  chẳng  mệt 

mỏi hay sao?” Ông nói: 

- Chẳng ngủ có lợi là niệm Phật được nhiều. Lúc tôi chưa bịnh chẳng được 

an nhàn; nay do bịnh mới được nhàn, đúng là lúc phải dốc sức, làm sao còn 

mệt nhọc được? 

Hết kỳ hạn, thần thức hôn loạn, ông cả sợ, chắp tay đặt trên gối, ra lệnh đốt 

ngón tay. Ông Tạ nói: 

-  Lúc  này,  ngươi  phát  nguyện  ấy  thì  cũng  giống  như  đã  đốt  ngón  tay  rồi, 

chẳng bằng nhất ý cầu về Tây Phương thì hơn. 

Ông  liền  nhắm  mắt  niệm  Phật,  lúc  đầu  còn  miễn  cưỡng,  sau  do  dụng  công 

mạnh  mẽ,  dần  dần  thần  chí  an  định.  Lại  được  mười  mấy  người  trợ  duyên, 

tiếng  niệm  Phật  liên  tục  suốt  ngày  đêm.  Ông  chợt  thấy  Tây  Phương  Tam 

Thánh  hiện  tiền,  quang  minh,  tướng  hảo,  toan  cất  thân  lên  kim  đài;  chợt 

nghe trên không có tiếng nói: 

- Thân ông chưa sạch! 

Ông liền sai lấy nước thơm tắm gội xong, Tam Thánh hiện như cũ, liền bảo 

người nhà rằng: 

-  Tôi  đã  đến  được  Tịnh  Ðộ,  thấy  vô  số  hoa  sen,  tôi  ngồi  trên  đó,  sướng 

chẳng thể nói nổi! 

Ông chỉ vào thân mình bảo: 

- Ðây chẳng phải là thân ta! 

Một lát, lại bảo: 

- Phật đông nghẹt cả nhà! 

Ngồi hướng về Tây, qua đời, thọ ba mươi tám tuổi. 

(theo Tục Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

Nhận định: 

Ðoạn được rượu thịt là tham độc đã hết. Bị cười chê chẳng đoái hoài là sân 

độc đã hết. Con chết, vợ mất vẫn điềm nhiên là ái căn đã đoạn. Cự tuyệt lời 

khuyên lấy vợ lần nữa, chẳng mong có người nối dõi là si độc đã hết. 

Vì  vậy,  gặp  phải  nghịch  cảnh,  ông  vẫn  có  thể  chẳng  thối  thất  cái  tâm  ban 

đầu; dù bịnh tật khổ sở vẫn giữ vững chánh niệm. Dù vì nghiệp chướng hiện 

tiền khiến thần thức hôn loạn, ông vẫn có thể dụng công mạnh mẽ, lại được 

trợ  duyên  nên  nhanh  chóng  cảm  được  tướng  tốt  lành  là  đài  vàng,  thần  hồn 

ngao du cõi Sen, thật đáng làm gương vậy! 

---o0o--- 

 48. Trợ niệm đắc lực 

Cư  sĩ  Dương  Liên  Hàng  thời  Dân  Quốc,  người  huyện  Dư  Diêu  tỉnh  Triết 

Giang.  Nhà  nghèo,  làm  nghề  buôn  bán.  Nghe  lời  ông  Ðồng  Giác  Hàng  tu 

Tịnh nghiệp, lâu ngày đối với giáo nghĩa giải ngộ siêu quần. 

Ông tham dự Liên Xã niệm Phật. Vì bị bịnh nên lại sát sanh, dần dần xa lìa 

các liên hữu. Sau bịnh nguy kịch, liên hữu bảo ông ắt phải chết. Tự xét mình 

không thể nào qua nổi, ông hoảng sợ, hối hận, bèn gắng sức đến trước Phật, 

tận  tình  bày  tỏ,  dốc  lòng  thành  sám  hối,  lại  giữ  Ngũ  Giới,  thề  chẳng  tái 

phạm. 

Từ  đấy  trở  đi,  ông  buông  bỏ  vạn  duyên,  quét  sạch  ái  dục,  nhất  tâm  thầm 

niệm Phật hiệu đợi lúc lâm chung. Liên hữu biết công năng trì danh của ông 

nông cạn nên trước hết vì ông thỉnh người trợ niệm. Hai ngày sau, liên hữu 

cũng trợ  niệm. Ông chợt thấy thần khí  thanh sảng,  mộng thấy quang  minh. 

Ðến canh  hai, liên  hữu sắp ra về, chẳng biết rằng đến  lúc đó, việc trợ  niệm 

đã có hiệu lực. Ông liền bảo: 

- Tôi chưa đến được Tây Phương, xin liên hữu lớn tiếng niệm Phật trợ niệm 

suốt đêm, đừng để lỡ! 

Mọi  người  lại  cao  giọng  niệm  Phật,  lại  luôn  luôn  khích  lệ  ông.  Chợt  ông 

mỉm cười bảo: 

- Tôi nay đã đến Tây Phương rồi, hoa sen đẹp quá! Ao báu đẹp quá! Quang 

minh đẹp quá! 

Mắt ông nhìn chăm chú vào tượng Phật mà qua đời. Mọi người vẫn trợ niệm 

đến khi thân ông đã lạnh mới thôi, chẳng cho người nhà khóc than. Ðến trưa 

hôm sau, đảnh đầu ông vẫn còn ấm, thọ ba mươi tuổi! 

(theo Cận Ðại Vãng Sanh Truyện) 

Nhận định: 

Công phu trì danh nông cạn mà được vãng sanh là do sức liên hữu trợ niệm. 

Trợ niệm khẩn yếu như thế đó. Xin hãy đề xướng rộng rãi. Nếu như không 

có  liên  hữu  thì  xin  hãy  dùng  băng  niệm  Phật  để  trợ  niệm,  tạm  dùng  làm 

phương tiện cũng có thể được hưởng đại lợi vãng sanh vậy! 

---o0o--- 

 49. Bỏ tụng chú để niệm Phật 

Cư sĩ Trương Trân Ngọ thời Dân Quốc, sang Nhật học Y và học Mật Tông. 

Sau ông mắc bịnh thũng, nghiệp cảnh hiện tiền. Lúc bình thường, ông trì chú 

thấy  có  linh  nghiệm,  lúc  này  trọn  không  có  hiệu  quả  gì.  Ông  bèn  chuyên 

niệm Phật thì nghiệp cảnh mới tiêu diệt. 

Ông  liền  dẹp  hết  thuốc  men,  nhất tâm  trì  danh. Vợ  ông khuyên  hãy  nên ăn 

uống, ông bảo: 

- Bà đừng khuấy nhiễu tôi, chỉ nên giúp tôi niệm Phật và thỉnh đạo hữu họp 

lại trợ niệm. Tôi sẽ đi trong ngày hôm nay. 

Ðạo hữu đến, đồng thanh trợ  niệm.  Ông cũng  nương theo đó,  niệm theo  rõ 

ràng; đoạn kết ấn, niệm Phật mà qua đời. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, bản in lần thứ ba) 

Nhận định: 

Lâm chung nghiệp cảnh hiện tiền, há chẳng phải là để thấy trước ác đạo đó 

chăng?  Lúc  ấy,  trì  chú  hoàn  toàn  chẳng  có  công  năng  gì,  may  nhờ  chuyển 

sang niệm Phật và nhóm đạo hữu lại trợ niệm thì nghiệp mới tiêu, được vãng 

sanh. Những kẻ bỏ Tịnh Ðộ để tu Mật, khá nên lấy đó làm gương! 

---o0o--- 

 50. Từ biệt mọi người, tọa hóa 

Cư sĩ Lý Ngoa, tự Tế Hoa thời Dân Quốc, người huyện Như Cao tỉnh Giang 

Tô; tốt nghiệp từ Trắc Hội Học Ðường 12. 

Năm Dân Quốc thứ nhất (1911), ông được cử về làm việc ở Trắc Lượng Cục 

của Lục Quân, gia nhập Ðồng Minh Hội. Khi cách mạng lần thứ hai thất bại, 

ông  bị  tống  giam;  lúc  sắp  bị  xử tử,  ông  được  người  cứu  khỏi,  được  phóng 

thích.  Tuy  vẫn  phục  vụ  trong  quân  ngũ,  nhưng  ông  ăn  chay  niệm  Phật,  dù 

nóng hay lạnh vẫn chẳng gián đoạn. 

Từ  chiến  dịch  Bắc  Phạt  trở  về,  ông  từng  đảm  nhiệm  các  chức  vụ:  nghị 

trưởng huyện nghị hội và cục trưởng các cục kiến thiết, tài chánh v.v… 

Mùa Xuân năm Dân Quốc 22 (1933), ông quy y Ấn Quang đại sư, được đặt 

pháp danh là Trí Thoát. Từ đấy, ông chuyên tu Tịnh nghiệp, thời khóa sáng 

tối  đều  tụng  một  cuốn  Di  Ðà,  niệm  Phật  cả  vạn  tiếng.  Ông  nghiên  cứu  sâu 

sắc  kinh  điển  Ðại  Thừa,  hạnh  lẫn  giải  đều  sâu,  hoằng  dương  Tịnh  Ðộ, 

khuyên người niệm Phật cầu sanh Tây Phương, trọn đời chẳng lười nhác. 

Sau khi qua Ðài  Loan, ông sáng  lập  Liên  Hữu Niệm Phật Ðoàn ở Ðài Bắc, 

soạn  cuốn  Phổ  Khuyến  Tịnh  Nghiệp  Ðồng  Nhân  Phát  Khởi  Tổ  Chức  Trợ 

Niệm Vãng Sanh Ðoàn Văn để đề xướng việc trợ niệm. 

Ngày  hai  mươi  lăm  tháng  Hai  năm  Dân  Quốc  51  (1962)  là  ngày  pháp  hội 

định  kỳ  của  Niệm  Phật  Ðoàn,  ông  lãnh  chúng  niệm  Phật.  Sau  bữa  ăn  trưa, 

ông giảng đại ý kinh A Di Ðà. Ðến hai giờ năm mươi phút giảng xong, ông 

từ biệt đại chúng: 

- Tôi sắp đi rồi, mọi người hãy chăm chỉ niệm Phật! 

Rồi ông tọa hóa giữa tiếng niệm Phật của đại chúng. Ðúng ba giờ năm phút, 

tay ông kết Di Ðà ấn như đang nhập Thiền Ðịnh. Ngày hôm sau, nhập liệm, 

toàn thân ông mềm mại, vẻ mặt như còn sống. Ngày mồng Bốn tháng Ba trà 

tỳ, thu được rất nhiều xá lợi, thọ bảy mươi chín tuổi. 

(theo Lý Tế Hoa Cư Sĩ Di Tập và các báo Liên Hợp, Dân Tộc v.v…) 

Nhận định: 

Ấn Quang đại sư nói:“Chịu giúp người tịnh niệm vãng sanh thì cũng sẽ được 

hưởng  báo  có  người  trợ  niệm!”.  Ông  Lý  sáng  lập  Liên  Hữu  Niệm  Phật 

Ðoàn, đề xướng trợ niệm nên được liên hữu đại chúng trợ niệm vãng sanh. 

Ngôn  giáo chẳng bằng thân  giáo  nên  ông  chọn  đúng  vào  lúc pháp  hội định 

kỳ để tọa hóa, ngõ hầu đại chúng cùng thấy cùng tin, gấp gáp bắt chước theo 

đồng sanh Tây Phương vậy! 

---o0o--- 

 51. Chánh trợ song tu 

Cư sĩ Tử Bình Trần Tự Quân thời Dân Quốc, là nguời huyện Ðịnh Hải, tỉnh 

Triết Giang. Lúc chưa tốt nghiệp đại học Pháp Chánh ở Thượng Hải, bố vợ 

ông  đã  mở  sẵn  xưởng  dệt  Thiên  Nhất  ở  Tân  Long  Hoa,  Thượng  Hải,  giao 

cho ông làm đổng sự trưởng. 

Năm Dân Quốc 11 (1922), tốt nghiệp xong, ông vừa đúng hai mươi ba tuổi. 

Do nghiên cứu kinh luận Tịnh Ðộ, ông liền quyết tâm bỏ thuốc lá, rượu chè, 

cờ bạc, đồ mặn để trường trai lễ Phật. Năm hai mươi bảy tuổi, ông quy y với 

lão pháp sư Hưng Từ ở núi Thiên Thai, cầu truyền ngũ giới. 

Mỗi ngày ông lo kinh doanh, tối đến tụng kinh, niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. 

Thương  những  người  nghèo  bị  bịnh,  không  đủ  sức  trị  bịnh,  ông  liền  cùng 

chú lập ra Bảo Khang Trai để thí thuốc và chữa bịnh rộng rãi. Ông còn phát 

động  việc  thành  lập  Thượng  Hải  Bần  Bịnh  Cứu  Tế  Hội,  thay  mặt  gia  đình 

đưa người bịnh vào bịnh viện chữa trị để những người bịnh đều được lành. 

Năm  Dân  Quốc  21  (1932),  quê  ông  bị  đại  hạn,  ông  liền  cùng  những  đồng 

hương lo vận chuyển lương thực chẩn tế những người đói nghèo. Năm sau, 

gặp phải tai  nạn bão  lốc, nhiều căn  nhà bị sụp đổ, ông  liền  xin  hội Cứu Tế 

phát gạo chống đói. 

Năm  Dân  Quốc  38  (1949),  ông  ngầm  rời  khỏi  Ðại  Lục,  trốn  sang  Hương 

Cảng  rồi  sang  Ðài  Loan.  Năm  Dân  Quốc  42  (1953),  ông  quy  y  đại  sư  Ðạo 

An, được đặt pháp danh là Trí Thặng. Ông liền chọn mua đất, xây dựng chùa 

Tùng Sơn, thỉnh  ngài Ðạo An  làm trụ trì, tự  mình  làm  giám  viện. Ðến  năm 

Dân  Quốc 55 (1966), đại điện  lạc  thành; thỉnh pháp sư  Linh  Căn tiếp  nhận 

chức Giám Viện kiêm phó trụ trì, ông tiếp tục xây dựng điện đường hai bên 

và liêu phòng để tạo thành chốn tùng lâm vĩnh viễn cho mười phương. 

Ông  lại  chắt  mót  tiền  xây  dựng  biệt  thự Tịnh  Liên  ở  sau  chánh  điện,  thỉnh 

những  vị  cư  sĩ  như  Mao  Dịch  Viên…  gồm  chín  người  cùng  ở  để  cộng  tu. 

Ông thường  lãnh  đạo Tinh  Tấn Phật Thất  để cầu sanh Cực  Lạc. Ðể tiếp độ 

rộng rãi những người sơ cơ, ông Mao soạn thuật cuốn Niệm Phật Tam Yếu. 

Ông  liền  đứng  ra  in  đến  mười  vạn  hai  ngàn  cuốn,  gởi  tặng  khắp  nơi  trong 

ngoài nước để quảng kết tịnh duyên. 

Ðể mình lẫn người đều được lợi, ông Mao lại biên soạn, kết tập bộ Tịnh Ðộ 

Tùng Thư; Trần Cư Sĩ liền phát động các vị đại đức, các chùa miếu, các nhà 

xuất  bản  lớn  trong  ngoài  nước  hoan  hỷ  hỗ  trợ  ấn  loát  hoặc  kết  ước  hỗ  trợ. 

Sách in ra và số tiền dành cho ấn loát còn dư, ông bèn giao cho Ðài Loan Ấn 

Kinh Xứ lưu thông và tục bản để tác phẩm ấy được hoằng dương rộng rãi. 

Tháng  Tư  năm  Dân  Quốc  62  (1973),  ông  phát  tâm  bế  quan  ba  năm  để 

chuyên tu Tịnh nghiệp. Ðến khi mãn kỳ bế quan, ông lại càng thêm tinh tấn. 

Ngày  mồng  Bốn  tháng  Chạp  năm  Dân  Quốc  71  (1982),  đột  nhiên  ông  thị 

hiện mắc bịnh nhẹ; mới vào bịnh viện được một tuần, ông đã trở về biệt thự 

tịnh dưỡng, ăn uống như thường. Ðến ngày mồng Bốn tháng Giêng năm Dân 

Quốc  72  (1983),  ông  chợt  bỏ  không  ăn  sáng,  há  to  miệng  niệm  Phật.  Ông 

Mao liền hối đại chúng trợ niệm. Ðến một giờ trưa, miệng ông mới dần khép 

lại; mặt hiện vẻ tươi cười, an tường về Tây, thọ tám mươi bốn tuổi. 

Mọi người tiếp tục thay phiên trợ niệm cho đến khi toàn thân lạnh hết nhưng 

đảnh đầu vẫn còn ấm. Ðến giữa trưa ngày hôm sau làm lễ đại liệm, toàn thân 

vẫn mềm mại. Ngày mồng Mười lúc làm lễ công tế, da dẻ ông trông còn tươi 

tắn mịn hơn lúc còn sống. Trà tỳ thu được rất nhiều xá lợi. 

(theo tạp chí Sư Tử Hống, bộ 20, kỳ 9) 

Nhận định: 

Cả  một  đời  lấy  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  Chánh  Hạnh,  lấy  việc  làm  lành, 

dựng chùa làm Trợ Hạnh. Ông đã tích tụ nhân duyên phước đức thiện căn rất 

nhiều. Xả báo an tường, vẻ mặt tươi vui thì ắt phải được trông thấy Phật đến 

tiếp dẫn. Ðảnh đầu ấm, thân mềm  mại, tươi tắn hơn lúc còn sống, xá lợi rất 

nhiều thì ắt phải là Thượng Phẩm Thượng Sanh, thật đáng nên noi gương! 

---o0o--- 

 52. Càng bịnh càng tinh tấn 

Cư  sĩ  Ổ  Dư  Khánh  thời  Dân  Quốc,  người  huyện  Phụng  Hóa,  tỉnh  Triết 

Giang; tánh tình trung hậu, thuần phác. 

Năm  Dân  Quốc  35  (1946),  ông  đến  Ðài  Loan,  kinh  doanh  xưởng  phụ  tùng 

xe  hơi  Quốc  Quang  và  xưởng  dụng  cụ  giao  thông  Trung  Lập  khá  thành 

công.  Năm  Dân  Quốc  56  (1967),  ông  được  đồng  hương  rủ  đến  chùa  Pháp 

Hoa ở Ðài Bắc nghe hòa thượng Tịnh Không giảng kinh; ông liền theo học 

Phật,  tiếp  nhận  sự  un  đúc  của  Phật  Pháp.  Ông  quy  y  với  lão  hòa  thượng 

Quảng  Khâm ở Thổ  Thành  và trưởng  lão  Sám Vân ở Thủy  Lý, thọ trì  Tam 

Quy, Ngũ Giới. 

Mùa Ðông năm Dân Quốc 67 (1978), ông đến chùa Vĩnh Minh ở núi Dương 

Minh  để  thọ  giới  Bồ  Tát  tại  gia.  Ông  nghiêm  trì  giới  luật,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp,  niềm  tin  vững  vàng,  ý  nguyện thiết tha cầu sanh  Tây Phương. Ông 

thường cúng Tam Bảo, phụng sự sư trưởng, bố thí làm phước chẳng tiếc sức 

lực.  Ông  cùng  các  liên  hữu  thành  lập  Phật  Giáo  Tịnh  Nghiệp  Lâm  ở  Tam 

Giáp  Hoành  Khê.  Ông  được  cử  làm  Lâm  Trưởng  (người  đứng  đầu  Tịnh 

Nghiệp Lâm), lãnh đạo đại chúng cùng trụ trong Lâm để cùng tu. 

Mùa  Hạ  năm  Dân  Quốc  70  (1981),  vì  bịnh  tật,  ông  phải  về  nhà  chữa  trị, 

nhưng  niệm  Phật  càng  thêm  tinh  tấn  chẳng  lười.  Ðầu  tháng  Ba  năm  Dân 

Quốc  72  (1983),  chợt  ông  bị  bí  đường  tiểu  tiện,  trị  liệu  cách  nào  cũng  vô 

hiệu,  phải  đưa  vào  bịnh  viện  Trung  Hưng  ở  thành  phố  Vĩnh  Hòa  để  chữa. 

Tuy  đau  đớn  tột  bậc,  trong  tâm  ông  vẫn  niệm  Phật  chẳng  ngớt.  Ngày  hai 

mươi mốt tháng Ba, ông chợt bảo người con trưởng đang trông bệnh rằng: 

- Từ ngày mai các con đừng có đi đâu! 

Ngày  hôm  sau,  gần  trưa,  bác  sĩ  đến  khám  toàn  thân,  thấy  tất  cả  đều  bình 

thường, dặn dò ông phải nghỉ ngơi chu đáo, ông Ổ bảo: 

- Hiện tại tôi rất thoải mái, cảm ơn ngài! 

Lát sau, ông bảo đứa con gái út nâng đầu giường lên cao hơn, kê gối cho ông 

dựa. Cô hỏi: 

- Có chuyện gì làm ba không được thoải mái hả? 

- Không có! 

Ðúng  mười  một  giờ  trưa,  ông  chợt  mỉm  cười,  hai  đùi  chợt  khép  sát  vào 

nhau,  hai  tay  giở  lên  như  thể  đang  co  chân  ngồi  dậy,  chắp  tay;  há  miệng 

niệm Phật mà qua đời, thọ bảy mươi tư tuổi. Toàn thể quyến thuộc đều vây 

quanh cao giọng trợ niệm. Trưởng lão Sám Vân và các vị pháp sư, cư sĩ và 

đạo  sư  của  Tịnh  Nghiệp  Lâm,  lâm  hữu  v.v…  cũng  theo  nhau  đến,  tính  ra 

hơn bốn mươi người luân phiên trợ niệm. Ðến khoảng sáu giờ tối, toàn thân 

đều lạnh, chỉ còn mỗi đảnh đầu là ấm. 

Trợ niệm đến chín giờ rưỡi  mới bắt đầu rửa ráy, thay áo. Vì tứ chi của ông 

đã cứng đờ nên trưởng nữ dùng khăn nóng ủ lên hai khủy tay, chợt ngửi thấy 

mùi hương thanh khiết bốc ra từ hai tay áo ông. Ngày hôm sau đại liệm, hai 

tay ông mềm mại, những vệt đen trên mặt biến đâu hết, vẻ mặt ông vui tươi 

đẹp đẽ hơn lúc sống. 

Từ lúc ấy, dù ngày hay đêm, quyến thuộc đều nghe trên không có tiếng niệm 

Phật, cho đến  lúc pháp  hội Niệm  Phật  bốn  mươi chín  ngày  đã  nghỉ rồi  vẫn 

nghe có tiếng niệm Phật từ phương Tây vẳng tới. 

(theo tạp chí Huệ Cự, bộ 22, kỳ 9) 

Nhận định: 

Một phen  nghe  giảng kinh  liền theo  Phật  môn, thọ trì  Tam Quy, Ngũ Giới, 

chuyên tu Tịnh nghiệp, đấy chính là căn lành từ bao kiếp thành thục. 

Lập Tịnh nghiệp lâm để cộng tu là người tự lợi, lợi tha. Càng bịnh càng tinh 

tấn là mượn bịnh để tiềm tu. Chợt dặn dò ngày mai đừng đi đâu là biết trước 

thời khắc. 

Mỉm cười chắp tay ắt là thấy Phật hiện đến tiếp dẫn. Khiến cho quyến thuộc 

thường nghe tiếng niệm Phật từ phương Tây vẳng lại để họ biết là mình đã 

vãng  sanh  trong  thượng  phẩm,  nhằm  khiến  họ  đều  tín  nguyện  sanh  Tây. 

Phàm những ai tuổi già lắm bệnh, xin hãy bắt chước ông tinh tấn! 

---o0o--- 

 53. Tự hành, dạy người khác 

Cư sĩ  Lý Bỉnh Nam thời Dân Quốc,  hiệu  Tuyết  Hư hay Tuyết Tăng;  người 

thành phố Tế Nam tỉnh Sơn Ðông. Tự bé, ông đã dĩnh ngộ, hiếu học. 

Ông chuyên học về pháp luật chánh trị và học cả Trung Y, nghiên cứu Phật 

học: Giáo, Thiền, Tịnh, Mật ông đều thường tu trì. Ông từng giữ chức giám 

ngục của huyện Lữ, nhưng nhân từ tột bực, chung thân ăn chay. 

Ông quy  y  với  vị  Tổ thứ mười ba của  Tịnh tông  là  Ấn Quang đại sư, được 

ban  hiệu  là  Ðức  Minh.  Ông  gắng  sức  tự  hành,  dạy  người  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp. Sau ông đáp  lời  mời,  làm bí thư cho  vị chủ  nhiệm quản  trị  nha thờ 

phụng Ðại Thành Chí Thánh Tiên Sư (Khổng Tử). 

Ông theo chủ nhiệm Khổng Thượng Công (Khổng Ðức Thành) thiên di theo 

chính phủ về Trùng Khánh, sống ở biệt thự Ỷ Lan thuộc núi Ca Nhạc. Mỗi 

sáng sớm, ông lên chùa Vân Ðảnh để lễ tụng, niệm Phật. Ít lâu sau, ông lãnh 

trách  nhiệm  giảng  dạy  cho  Phật  Học  Giảng  Diễn  Hội  của  chùa  mấy  năm, 

người  tin  theo  rất  đông.  Năm  Dân  Quốc  35  (1946),  theo  Khổng  Thượng 

Công  trở  về  Nam  Kinh,  ông  thường  giảng  kinh  tại  chùa  Phổ  Tế  và  Chánh 

Nhân Liên Xã. 

Tháng Hai năm Dân Quốc 38 (1949), vào lúc sáu mươi tuổi, ông theo Khổng 

Thượng Công qua Ðài Loan, ngụ tại thành phố Ðài Trung. Vừa mới sắp xếp 

công vụ xong, ông đã tìm được chùa Pháp Hoa làm cơ sở hoằng pháp và lập 

phòng chẩn  mạch Trung Y, lập Bồ Ðề Y Viện và Thí Y Hội v.v… để chữa 

trị,  hốt  thuốc  miễn  phí.  Ông  khởi  xướng  những  sự  nghiệp  hoằng  hóa,  từ 

thiện để tiếp dẫn quần cơ đồng tu Tịnh Nghiệp. Ông trù bị, tổ chức và thành 

lập Ðài Trung Liên Xã và đoàn thể hoằng pháp, diễn giảng các kinh điển của 

đạo Nho và đạo Thích. 

Ông thường nhóm chúng niệm Phật; cử phái viên hoằng pháp đến thăm các 

nhà giam và những gia đình liên hữu. Do đó, pháp duyên ngày càng rộng rãi; 

tòa  giảng  kinh  của  ông  mở  rộng  đến  các  chùa  Linh  Sơn,  Bảo  Giác,  Bảo 

Thiện  v.v… Ông còn khuếch trương  những cơ sở truyền  giáo khắp cả Tam 

Ðài (Ðài Bắc, Ðài Trung và Ðài Nam), chuyên hoằng dương Tịnh Ðộ phổ độ 

chúng sanh. 

Mỗi năm, cử hành Phật thất nhiều lần; lần nào ông cũng đích thân chủ trì, ân 

cần, thiết tha huấn thị. Ông thường soạn các tài liệu Phật học hàm thụ và vấn 

đáp, soạn các chương trình phát thanh miễn phí gởi tặng các đài phát thanh. 

Về trước tác có:  A Di Ðà Kinh  Trích Chú Tiếp Mông  Kỵ Nghĩa Uẩn (lược 

chú kinh Di Ðà để những người kém hiểu biết lãnh hội được ý nghĩa sâu xa), 

Ðại Chuyên Học Sinh Phật Học Giảng Tòa (tài liệu giảng dạy Phật học cho 

sinh  viên  chuyên  ngành  Phật  học)  gồm  sáu  cuốn;  Phật  Học  Vấn  Ðáp  Loại 

Biên, Hoằng Hộ Tiểu Phẩm Vựng Tồn v.v… hóa độ nhân gian. 

Nhân  đó,  ở  các  nơi  gần  hay  xa,  mọi  người  đều  được  bình  đẳng  hưởng  thụ 

pháp ích. Sau ông nghỉ việc để tăng thời gian hoằng pháp; luôn luôn khuyên 

người  khác  tin  sâu  nhân  quả,  già  dặn,  chắc  thật  niệm  Phật.  Ngày  mười  hai 

tháng Tư năm Dân Quốc 75 (1986), ông bảo đệ tử hầu cận: 

- Ta sắp đi đây! 

Ðến sáng hôm sau, ông niệm Phật đến mức nhất tâm bất loạn, dặn dò đệ tử 

rồi nằm yên lành mà tịch, thọ chín  mươi bảy tuổi. Lúc trà tỳ, thu được hơn 

cả ngàn viên xá lợi ngũ sắc. 

(theo Lý Công Tuyết Hư Lão Cư Sĩ Lược Sự) 

Nhận định: 

Mỗi  sáng  đều  lễ  tụng  niệm  Phật,  đấy  là  tự  hành  chuyên  tu.  Thường  giảng 

kinh  thuyết  pháp,  tổ  chức  Liên  Xã  và  Hoằng  Pháp  Ðoàn,  tổ  chức  rộng  rãi 

các cơ sở truyền giáo, thường nhóm chúng niệm Phật, cử hành Phật thất; đấy 

đều là vì làm cho người khác chuyên tu. Tuy là một vị cư sĩ tại gia, nhưng có 

thể  tự  hành,  dạy  người  chuyên  tu  Tịnh  Nghiệp,  đồng  sanh  Cực  Lạc,  thật 

đúng là gương mẫu! 

---o0o--- 

 54. Lâm chung thập niệm 

* Ông  Trương  Thiện  Hòa đời Ðường,  làm nghề  giết  trâu.  Lâm chung, thấy 

bầy trâu tranh nhau đến đòi mạng, ông sợ quá, gọi vợ: 

- Mau thỉnh Tăng đến cứu ta! 

Tăng đến, dạy: 

- Kinh nói: “Nếu có chúng sanh tạo nghiệp chẳng lành phải đọa ác đạo, lâm 

chung chí tâm đầy đủ  mười niệm xưng A Di Ðà Phật thì trừ được tội trong 

tám mươi ức kiếp sanh tử, liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc”. 

Ông Trương nói: 

- Ðịa ngục đến gấp quá rồi, chẳng kịp lấy lư hương nữa. 

Ông  bèn  dùng  tay  trái  bốc  than  hồng,  tay  phải  cầm  hương,  hướng  về  Tây, 

dũng mãnh xưng Phật hiệu, chưa đủ mười tiếng, đã nói: 

- Trâu đi, Phật đến, tôi được ngồi tòa báu rồi! 

Mỉm cười mà thác. 

(theo Phật Tổ Thống Ký) 

*  Ông  Thí  Tịnh  Nghiêm  đời  Thanh,  người  huyện  Hoa  Ðình,  tánh  đoan 

chánh,  cẩn  trọng,  làm  gì  cũng  chu  đáo,  cẩn  mật.  Ðược  ai  nhờ  đều  tận  tâm, 

thân tộc nhiều người phải cậy vào ông. Chợt bị bịnh ngặt nghèo rất đau khổ, 

anh họ là ông Trịnh Huệ Am xót thương nói: 

-  Chú  bịnh  nặng  quá,  sao  chẳng  chịu  niệm  Phật?  Kinh  nói:  “Lâm  chung 

mười niệm cũng được vãng sanh”. 

Ông Thí nói: 

- Em  hận  lúc  thường  ngày  chẳng  biết  niệm  Phật,  nay  chẳng  niệm  nổi,  biết 

làm sao đây? 

Rồi khóc ròng. Ông Trịnh bảo: 

-  Không  có  cách  nào  hết!  Chú  nghe  tôi  niệm,  trong  tâm  tưởng  niệm  cũng 

được! 

Liền  xướng danh Phật  hiệu rõ ràng, ông Thí cũng cao  giọng đọc theo. Vừa 

mới được chừng mươi lần, chợt bảo: 

- A Di Ðà Phật và các Bồ Tát đều ở ngay trước mắt! 

Nói xong liền mất. 

Nhận định: 

Niệm Phật cốt yếu chẳng phải do thời gian niệm đã lâu, mà quý tại lòng tin 

chuyên dốc. Kinh Pháp Tập Yếu Lãnh dạy: 

“Nếu có người trong trăm năm lười nhác, thiếu tinh tấn thì chẳng bằng người 

dũng mãnh hành tinh tấn trong một ngày”. 

Vì thế, vô luận là thiện hay ác đều có thể do mười niệm lúc lâm chung được 

vãng  sanh,  chẳng  ngờ  gì.  Nhưng  những  người  ấy  đều  là  do  căn  lành  trong 

quá  khứ  đến  nay  thành  thục  nên  mới  gặp  được  thiện  tri  thức  khuyên  niệm 

Phật,  và  cũng  do  tâm  sợ  khổ  nên  sức  tín  hạnh  nguyện  dũng  mãnh  thành  ra 

tương  ứng  với  từ  nguyện  lực  của  Phật,  cảm  ứng  đạo  giao,  được  Phật  tiếp 

dẫn! 

Nếu không, chỉ sợ rằng nghiệp chướng lôi kéo, thiện hữu khó gặp, bệnh khổ 

bức  bách,  chánh  niệm  khó  thành.  Thập  niệm  tuy  dễ,  thật  khó  mong  gặp 

được. Xin hãy sớm lo liệu tư lương mới là điều quan trọng nhất! 

---o0o--- 

 55. Làm việc nặng vẫn niệm Phật 

*  Ông  Hoàng  Ðả  Thiết  đời  Tống,  người  Ðàm  Châu.  sống  bằng  nghề  rèn. 

Thấy  du  phương  Tăng  đi  đến,  ông  mời  vào,  dâng  trà.  Thưa  mình  vốn  dĩ 

nghèo khổ, cầu thầy chỉ dạy cách tu hành. Tăng liền dạy: 

- Pháp môn Trì Danh chẳng tốn hoa, tiền, chẳng trở ngại làm lụng. Nếu suốt 

một  đời  trì  niệm  chẳng  sai  sót  thì  lúc  lâm  chung,  Phật  ắt  sẽ  tiếp  dẫn  vãng 

sanh cõi ngài, chẳng có các điều khổ, chỉ hưởng các sự vui! 

Ông  Hoàng  mừng  lắm, bèn tuân  theo  lời dạy tu  hành. Mỗi  lúc đập sắt, ông 

niệm Phật không ngớt tiếng. Vợ bảo: 

- Rèn sắt đã khổ cực sẵn còn đèo thêm niệm Phật, có phải là càng khổ hơn 

nữa không? 

Ông Hoàng đáp: 

- Pháp này cực hảo: Hằng ngày ngồi bên lò thấy lửa nóng, nhưng niệm Phật 

chẳng  thấy  nóng.  Ðập  sắt  thấy  đau  tay,  nhưng  niệm  Phật  rồi  không  chẳng 

thấy đau nữa! 

Mấy năm sau, một hôm, ông chợt tắm gội, thay áo, bảo vợ: 

- Hôm nay, tôi phải đi về nhà đây! 

Vợ đáp: 

- Ðây không phải là nhà ông sao? Nhà ông ở chỗ nào cơ chứ? 

Ðáp: 

- Nhà tôi ở Tây Phương. 

Vợ cười bảo: 

- Vậy ông đi bình an nghe! 

Ông bèn đập sắt, niệm Phật như thường. Lát sau, bèn nói kệ: 

Binh binh, bang bang, 

Luyện lâu thành gang 

Thái bình sắp đến 

Ta về Tây Phương 

Rồi cầm chùy đứng yên mà mất, mặt chẳng đổi sắc. Mùi hương lạ ngào ngạt, 

thiên nhạc rền trời; ai nấy đều nghe. 

(theo Phật Tổ Thống Ký) 

* Ông Lại Tường Lân thời Dân Quốc, người huyện Hưng Quốc, tỉnh Giang 

Tây; làm nghề nông, hay uống rượu. Năm ông ngoài sáu mươi tuổi, con trai 

chết  sớm,  ông  phải  lãnh  nuôi  vợ  góa,  con  côi,  cực  nhọc  cày  cấy  để  kiếm 

sống. 

Ông chán nản thế gian phiền khổ sâu xa, nghĩ  mong xuất ly, nghe cư sĩ Lại 

Thiền Dung giảng pháp môn Tịnh Ðộ liền trường trai niệm Phật, chuyên chí 

vãng sanh. Lâu sau, niệm càng ngày càng thuần thục, tuy suốt ngày phải làm 

lụng mà niệm Phật chẳng gián đoạn. Người làng đều dùng câu A Di Ðà Phật 

để gọi ông, ông cũng ứng tiếng đáp: “A Di Ðà Phật!” 

Lúc ngoài bảy mươi tuổi, chợt có bịnh thũng nhẹ nơi chân, ông liền sai cháu 

hướng về Tây bày biện hương án, nói: 

-  Cảnh  giới  Tây  Phương  thật  đẹp.  Cháu  coi  kìa!  Có  biết  bao  nhiêu  là  hoa 

sen! Hôm nay ông sắp về Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Cháu hỏi: 

- Chân ông bị thũng làm sao đi được? 

Nói: 

- Chẳng phải là thân đi mà là tâm đi! 

Lúc đang thắp hương, ông ngồi xếp bằng, hướng mặt về Tây, niệm Phật qua 

đời. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục, bản in lần thứ ba) 

Nhận định: 

Người  tu  Tịnh  Nghiệp  chẳng  phân  biệt  là  nam,  nữ,  quý,  tiện,  hễ  tin  tưởng 

sâu xa thì được vào, thật sự tích lũy công lao thì được vãng sanh. Hai vị trên 

tuy làm lụng bận rộn, chưa hề thọ Tam Quy, Ngũ Giới, nhưng lúc làm lụng 

niệm Phật không gián đoạn nên công niệm Phật đều đạt đến mức thuần thục, 

đến  thời  là  vãng  sanh.  Những  ai  bảo  mình  quá  bận  rộn,  chẳng  rảnh  rỗi  để 

niệm Phật thì xin hãy lấy đó làm gương! 

---o0o--- 

 56. Sám hối niệm Phật 

Ông  Ngô  Quỳnh  đời  Tống  là  vị  Tăng  hoàn  tục,  làm  nghề  đầu  bếp,  buôn 

rượu, bán thịt. Mỗi khi  ông  giết  những  gà, vịt v.v… đều  nói: “Con  đấng  A 

Di  Ðà  Phật,  khéo  thoát  thân  này  nghe!”,  rồi  niệm  tiếp  mấy  câu  Phật  hiệu. 

Lúc xẻ thịt cũng niệm Phật không ngớt. 

Ông thường dạy người tụng kinh niệm Phật. Mắt ông chợt nảy cái u to như 

quả trứng gà; ông mới hoảng sợ, tách rời vợ con, cất một cái am tranh, ngày 

đêm niệm Phật, tu sám. Sau, ông bảo người trong thôn: 

- Giờ Tuất ngày mai, Quỳnh tôi sẽ đi. 

Chiều hôm sau, ông bảo các đạo hữu rằng: 

- Ðã đến lúc rồi, hãy gắng niệm Phật giúp nhau! 

Viết bài kệ xong, ông chắp tay niệm Phật, chợt lớn tiếng nói: “Phật đến rồi”, 

liền tọa hóa. 

(theo Long Thư Tịnh Ðộ Văn) 

Nhận định: 

Hoàn  tục  phạm  giới,  lẽ  đâu  lại  đáng  nêu  gương?  Nhưng  vì  mắc  bệnh,  ông 

hoảng  sợ,  tách  rời  vợ  con,  niệm  Phật  tu  sám  nên  lại  được  vãng  sanh.  Ðiều 

này đủ chứng minh lời nhận định trong sách Linh Phong Tông Luận: 

“Tuy vì lầm lẫn nên trót làm hạnh ác nhưng mau chóng đoạn tâm tương tục, 

khởi  lòng ân cần, thâm  trọng sám  hối thì  nhờ sức sám  hối cũng được  vãng 

sanh!” 

Những  người  vì  lầm  lẫn  tạo ác  hạnh  xin  hãy  gấp bắt chước, đừng  nên cam 

chịu đọa lạc! 

---o0o--- 

 57. Tu thiện niệm Phật 

Ông  Ngô  Mao  đời  Thanh  là  đầy  tớ  nhà  họ  Ngô  ở  Thanh  Dương.  Trì  trai 

niệm Phật, kiêm tu các điều lành. 

Lúc quân  Thanh  vượt sông, cả nhà  họ Ngô chạy trốn  hết,  mình ông Mao ở 

lại giữ nhà, bị quân Thanh đâm bảy nhát thương chết đi. Lúc đã yên, chủ trở 

về, ông Mai tỉnh lại bảo: 

- Do  túc  nghiệp,  lẽ  ra tôi phải  làm thân  heo bảy đời,  nhờ trì trai  niệm Phật 

nên bảy nhát thương đó tiêu tan oan khiên, niệm Phật đến tiếp dẫn vãng sanh 

Tây Phương! 

Nói xong, chắp tay niệm Phật qua đời. 

(theo Quả Báo Văn Kiến Lục) 

Nhận định: 

Niệm  Phật tu thiện  nhưng bị chết thảm;  nếu  như không sống  lại để tự trình 

bày thì làm sao biết được ông đã chuyển báo nặng trong thân sau thành báo 

nhẹ hiện đời, được Phật tiếp dẫn vãng sanh? 

Phàm  những  ai  làm  lành  niệm  Phật  mà  gặp  nghịch  cảnh  hãy  nên  tỉnh  ngộ, 

mừng rỡ và càng thêm tinh tấn! 

---o0o--- 

 58. Tỳ, thiếp đồng tu 

Ðời  Tống,  Việt  Quốc  phu  nhân  Vương  thị  là  vợ  của  Hình  Vương  (chú  của 

Tống  Triết  Tông).  Bà  hướng  dẫn  bọn  tỳ,  thiếp  đồng  tu  Tịnh  Ðộ  ngày  đêm 

không gián đoạn. 

Chỉ có một nàng thiếp biếng nhác nên bị đuổi bèn hối hận, buồn bực, ra sức 

tinh tấn  lâu  ngày chẳng  nhọc  mỏi. Cô chợt bảo các  nàng thiếp khác: “Ðêm 

nay tôi sẽ sanh Tây!” 

Trong đêm, mùi hương lạ ngập tràn cả nhà, không bịnh gì mà mất. Sáng ra, 

có người thiếp khác báo với phu nhân: 

- Ðêm qua, tôi nằm mộng thấy cô thiếp ấy bảo tạ ơn phu nhân, nhờ được phu 

nhân quở dạy nên được sanh về Tây Phương, cảm đức vô lượng! 

Phu nhân nói: 

- Nếu khiến ta cũng mộng thấy thì ta mới tin! 

Ðêm đó, bà mộng thấy cô thiếp đã chết đến tạ giống hệt như trên; hỏi có đến 

được  Tây  Phương  chăng,  cô  thiếp  bảo  được!  Cô  liền  đi  trước  dẫn  đường, 

thấy một cái ao lớn: hoa sen trắng, hồng, lớn, nhỏ xen lẫn, có hoa tươi tốt, có 

hoa gãy nát. Hỏi lý do, cô bảo: 

- Người  tu  Tây  Phương  trong  đời  vừa  mới  khởi  một  niệm  thì  trong  ao  này 

liền nảy một cành hoa. Do siêng năng, lười nhác khác nhau nên hoa tươi tốt 

hay  khô  héo  sai  khác.  Tinh  tấn  thì  hoa  tươi,  thậm  chí  to  như bánh  xe;  lười 

nhác,  phế  bỏ  thì  tàn  héo,  thậm  chí  biến  mất.  Nếu  hành  lâu  ngày  mà  chẳng 

ngơi  nghỉ,  niệm  thuần thục, quán tưởng thành tựu, thân  xác dù tiêu,  nhưng 

thần thức tồn tại thì quyết sẽ sanh về nơi đây. 

Bà hỏi mình sẽ sanh về chốn nào; cô dẫn đi xa mấy dặm nữa, thấy một hoa 

đài: vàng, ngọc chiếu sáng rực rỡ. Cô thiếp bảo: 

- Ðây là chỗ sanh của phu nhân, chính là kim đài thượng phẩm thượng sanh 

vậy! 

Liền tỉnh mộng, vui buồn lẫn lộn. Về sau, trong ngày sinh nhật, bà cầm đuốc 

thắp hương, đứng nhìn về hướng Quán Âm Các. Quyến thuộc tiến đến chúc 

thọ đã thấy bà hóa rồi! 

(theo Lạc Bang Văn Loại) 

Nhận định: 

Vừa  khởi  một  niệm  niệm  Phật  thì  đã  trồng  cành  sen  nơi  Tây  Phương,  cảm 

ứng  nhanh  chóng  như  thế  đó.  Ðối  với  danh  lợi,  người  ta  thường  ưa  cầu 

không  lúc  nào  ngơi, còn đối  với  một  niệm niệm Phật đây  lắm  người chẳng 

chịu phát. Dù có phát cũng lười nhác, tiếc chẳng có thiện tri thức tùy thời răn 

trách ngõ hầu hối hận, bi phẫn mà tinh tấn vậy! 

---o0o--- 

 59. Trì trai niệm Phật 

Ðời Tống, bà Quảng Bình quận phu nhân Bằng Pháp Tín, lúc nhỏ lắm bịnh, 

đến  lúc  gả  cho  Trấn  Ðào  Quân  Thừa  Tuyên  Sứ  Trần  Tư  Cung,  bịnh  càng 

nặng thêm. 

Bà  hướng  về  Từ Thọ  Thâm  Thiền  Sư  cầu  cách  trừ  hết  bịnh; sư  dạy  trì  trai 

niệm Phật, bà liền tin nhận, vâng làm; dứt sạch huyết nhục, không dùng đồ 

trang  sức,  mặc  áo  chằm  vá  để  chuyên  tu  Tịnh  Nghiệp.  Bà  tự  tụng  kinh,  đi 

kinh hành; đứng, ngồi, động, tịnh cho đến trong từng sát na, bất cứ mảy may 

điều thiện nào đều đem hồi hướng về Tây Phương. 

Ít  lâu  sau  bịnh  đỡ  dần,  bà  trông  nom  việc  nhà  như  cũ,  nhưng  cũng  chẳng 

quên niệm Phật. Suốt mười năm như thế, không lười nhác, không kiêu căng, 

tâm yên, thân mạnh, tinh thần càng mạnh mẽ. Bà chợt viết kệ: 

Tùy duyên lãnh nghiệp mấy năm trường 

Uổng kiếp trâu cày thật xót thương 

Quét sạch thân tâm, mau thoát khỏi 

Không ai xỏ mũi kéo lên đường 

Ai đọc đến ngạc nhiên, bà bảo: “Hễ đi là về Tây, chứ có chi là lạ!” Bà liền 

nằm bệnh; một tối, bảo kẻ hầu: 

-  Thần  thức  ta  vừa  đến  Tịnh  Ðộ,  đích  thân  lễ  bái  đấng  Từ  Tôn,  đức  Quán 

Âm  đứng  bên  tả,  ngài  Thế  Chí  đứng  bên  hữu,  trăm  ngàn  vạn  ức  Phật  tử 

thanh  tịnh  cúi  đầu  mừng  ta  đã  sanh  về  cõi  ấy.  Những  cung  điện,  ao  nước, 

rừng cây, quang minh đẹp đẽ thần diệu giống hệt như đã tả trong Thập Lục 

Quán  Kinh  không  khác  chút  nào.  Có  đến  mới  biết,  chẳng  cách  nào  diễn  tả 

cho các ngươi biết được nổi! 

Kẻ  hầu  mời  ông  Tư  Cung  đến,  thuật  lại  như  vậy  xong,  bèn  cùng  chắp  tay 

niệm  Phật.  Ðến  sáng  hôm  sau,  bà  nằm  nghiêng  bên  phải  mà  qua  đời.  Ba 

ngày  sau  khâm  liệm,  người  nhà  chợt  ngửi  thấy  mùi  hương  tuyệt  diệu.  Ðến 

lúc  trà  tỳ,  mở  nắp  quan  ra  coi,  vẻ  mặt  vẫn  như  còn  sống,  thọ  ba  mươi  sáu 

tuổi. 

(theo Lạc Bang Văn Loại) 

Nhận định: 

Chúng ta suốt ngày tạo nghiệp nên bị lưu chuyển theo nghiệp, chẳng thể tự 

chủ. Nguyện mau trì trai niệm Phật, sớm cầu giải thoát, tránh khỏi bị người 

xỏ mũi lôi đi. 

---o0o--- 

 60. Miễn cưỡng niệm Phật 

Cư  sĩ  Dư  Tông  Thị  đời  Thanh,  người  Từ  Châu;  con  là  Hòa  Thượng  Chiếu 

Minh trụ trì chùa Cao Mân ở Dương Châu, lập thất đón đến ở. Bà  nhớ  nhà 

quá, bèn bảo Hòa Thượng là phải về ngay lo việc nhà. 

Sư  giảng cho bà  nghe  pháp  Khổ,  Không,  Vô Thường, Vô Ngã; khuyên  mẹ 

nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Mẹ chẳng tỉnh ngộ, sư liền tránh 

mặt, chẳng gặp; van nài cũng chẳng đến. Không biết làm sao, bà đành miễn 

cưỡng trì danh, cho là khốn khổ lắm. 

Ở chùa ba năm, niệm hơi thuần thục, bà bắt đầu sanh lòng tin sâu xa, thọ Bồ 

Tát giới,  sáng  tối  lễ  Phật  rất  cung  kính.  Hòa  Thượng  đến  gặp,  hỏi  còn  nhớ 

nhà không? Bà nói: “Niệm Phật vui lắm, không nhớ nhà nữa!” 

Một ngày  nọ, bà ngồi ở sân trước, hướng mặt  về tháp  niệm  Phật, chợt thấy 

ánh sáng chói lòa, thấy thế giới sắc vàng ròng rực rỡ không bờ bến: Tường, 

vách, cây cối đột nhiên biến đâu mất hết. Mừng quá, bà nhỏm ngay dậy tiến 

đến thì chẳng thấy gì nữa. Từ đó, lục căn rỗng rang, động, tịnh, đứng, ngồi 

chẳng  sanh  niệm  nào  khác.  Lâu  sau,  mộng  thấy  đến  một  nhà  kia,  có  một 

người đàn bà đang ngồi trên nệm, kinh ngạc bảo: 

- Sao  mình  lại  đến  đây?  Ta  chỉ  cầu  sanh  Tây  Phương.  Nhập  thai,  xuất  thai 

thật đáng sợ hãi quá! 

Bà  chạy  mau  ra  khỏi  nơi  đó,  sợ  đến  nỗi  tỉnh  dậy.  Sáng  ra,  bảo  với  Hòa 

Thượng: 

- Sanh duyên của tôi đến nay đã tận; xin vì tôi nhóm Tăng niệm Phật, đưa tôi 

về Tây! 

Bà liền ngồi hướng mặt vềTây, qua đời. 

(theo Thiện Nữ Nhân Truyện) 

Nhận định: 

Chúng ta niệm Phật sanh tâm lơ là thì phải miễn cưỡng mà hành: Người đã 

niệm  được  một  thì  sẽ  niệm  đến  mười,  niệm  được  trăm  thì  gắng  niệm  đến 

ngàn. Lâu dần thuần thục, thành công cũng như nhau. Lúc lâm chung, mộng 

thấy người đàn bà ngồi trên đệm; nếu lục căn chẳng rỗng rang, sanh kinh sợ 

bỏ chạy gấp, sẽ vào trong thai người khác bèn đọa luân hồi, cầu sanh về Tây 

lần nữa làm sao nổi? Nguy hiểm thay! 

---o0o--- 

 61. Nằm, ngồi đều hướng về Tây 

Cư sĩ Châu Dương Huệ Khanh thời Dân Quốc, quy y Hòa Thượng Hư Vân, 

được đặt pháp danh là Khoan Huệ, tự Phật Trí, là phu nhân của cư sĩ Bang 

Ðạo Chu Khánh Quang, thứ trưởng đặc trách bộ Khảo Tuyển. 

Nhờ dịp may, theo chồng đi nhậm chức ở Nam Kinh, ngụ tại Lan Viên. Có 

một vị lão tăng từ núi Cửu Hoa đến bảo: 

- Bà tu trì nhiều đời. Sau năm bốn mươi tuổi, ắt sẽ học Phật thành công. 

Sau  bà  nghe  kinh  Ðịa  Tạng,  ngắm  bức  tranh  thờ  của  Ðại  Sĩ,  mới  biết  đích 

xác vị lão tăng ấy chính là hóa thân của Ðịa Tạng Bồ Tát. Năm bốn mươi, bà 

sống  tại  Kiềm  Ðông, Ðồng Giang, quả  nhiên phát tâm  học Phật, chẳng tìm 

được thầy. Bà mộng thấy hai vị Tăng to lớn đồng ý giới thiệu giúp. 

Ít  lâu  sau,  nơi  hội  Quán  Âm  ở  miếu  Ðông  Nhạc,  chợt  nghe  có  tiếng  trên 

không  nói:  “Quy  y  Tam  Bảo”;  bà  liền  thấy  vị  vân  du  tăng  tên  là  Khoan 

Ngoạn,  bà  xin  được  quy  y.  Sư  dạy  bà  trì  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm  và  chú 

Ðại Bi. Trong mộng, bà lại thấy vị lão tăng núi Cửu Hoa dạy tụng kinh A Di 

Ðà. 

Từ ngày ấy trở đi, bà lấy đó làm thường khóa, tụng chú vào nước, nước phát 

quang. Cho chó dữ uống, nó trở thành thuần lương; đem trị bệnh cho người 

liền  lành,  cứu  sống  vô  số  người.  Lòng  từ  ái  thấu  đến  những  con  vật  khiến 

cho con yểng bà đã thả đi lại về làm tổ dưới mái nhà, loài kiến đỏ nghe kinh, 

mèo chuột sống hòa thuận với nhau. Lòng tin của bà cảm động cả dị loại: bà 

thường mộng thấy cô gái đẹp dẫn bà lễ Phật, nghe kinh, hoặc chỉ dạy cách tu 

trì,  hoặc dẫn qua chơi cảnh Cực  Lạc,  hoặc chỉ dạy phương  hướng  tránh tai 

nạn v.v… rất linh nghiệm. Vì thế, bà thường coi giấc mộng là niềm vui. 

Sau  khi  đã  đến  Ðài  Loan,  bà  theo  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp.  Mùa  Thu  năm  Dân  Quốc  bốn  mươi  ba  (1954),  bà  thọ  Bồ  Tát  giới, 

nghiêm  trì  giới  luật,  sáng  chiều  phải  tụng  niệm  thường  khóa  xong  mới  ăn 

uống hay ngủ nghỉ. Nằm, ngồi đều hướng về Tây, thường thấy quang minh, 

thấy  Phật  càng  cao,  càng  sáng,  cảnh  giới  rất  nhiều,  nhưng  đều  giấu  kín 

chẳng nói ra. 

Mùa Thu năm Dân Quốc 51 (1962), phát nguyện tụng kinh Ðịa Tạng để cầu 

thọ cho mẹ, nhiều lần thấy hoa đèn hiện xá lợi. Mùa Ðông năm ấy bà bị ung 

thư gan, niệm Phật càng thêm khẩn thiết. 

Ngày  20  tháng  Ba  năm  Dân  Quốc  52  (1963),  bệnh  tình  nguy  ngập,  bà  di 

chúc  in  kinh,  vẽ  tượng,  thờ  Phật,  cúng  dường,  không  nói  chuyện  gì  khác, 

thầm  niệm  hồng  danh  theo  đại  chúng  rồi  qua  đời.  Nơi  ấn  đường  phóng 

quang nhiều lần. 

Lúc tẫn  liệm,  thân  vẫn an tường,  mềm  mại.  Tối  hôm sau, khi  làm  xong  lời 

ước hẹn với bà, người cùng thọ Bồ Tát giới là Trịnh Khương họ Chơn mộng 

thấy bà về bảo: “Ðã sanh Cực Lạc, được thân cận Di Ðà, Quán Âm”. 

Trà tỳ thu được hơn ba trăm viên xá lợi, thọ sáu mươi ba tuổi. Lúc làm tuần 

21 ngày, bà hiện tướng trên không mặc áo hải thanh 13, đứng trên sen hồng 

cho đại chúng cùng được thấy. Năm người con trai, hai người con gái của bà 

đều học hành xuất sắc, thành đạt. 

(theo Châu Dương Huệ Khanh Cư Sĩ Kỷ Niệm Lục) 

Nhận định: 

Chồng  vinh,  con  quý  là  phước  báo  do  tu  trì  từ  bao  nhiêu  kiếp.  Nhưng  phú 

quý học đạo rất khó, bà may mắn được đức Ðịa Tạng hóa thân thọ ký, trong 

mộng dạy kinh, mộng thấy vị Tăng to lớn giới thiệu cho được thọ Tam Quy. 

Mộng thấy mỹ nữ chỉ dạy cách tu trì và dẫn đi thăm Cực Lạc v.v… là thiện 

căn phước đức nhân duyên rất sâu. Thường thấy quang minh lẫn thân Phật, 

xá  lợi  thường  giáng  hiện,  các  thứ  thắng  cảnh  là  do  giới  hạnh  tinh  tấn  cảm 

thành. 

Nước  Ðại  Bi  trị  lành  được  các  bịnh,  nhưng  trọn  chẳng  tự cứu  nổi  mình  có 

phải  là  muốn  chịu  khổ  thay  cho  chúng  sanh,  hành  Bồ  Tát  Ðạo  đấy  chăng? 

Có  phải  là  do  túc  nghiệp  nhiều  đời,  một  đời  này  báo  tận  nên  tạm  chịu  nỗi 

khổ nhỏ để vĩnh hưởng Cực Lạc đấy chăng? 

Xem  trong  di  chúc,  chẳng  bàn  đến  chuyện  gì  khác  là  chẳng  tham  luyến. 

Niệm Phật theo đại chúng là chánh niệm phân minh. Xả báo an tường là làm 

chủ  được  trong  cơn  bịnh  khổ.  Lại  còn  các  điềm  lành:  phóng  quang,  báo 

mộng, lưu xá lợi, hiện tướng v.v… thì đã chứng Thượng Phẩm Thượng Sanh 

chẳng còn nghi ngờ gì nữa! 

---o0o--- 

 62. Con cháu trợ niệm 

Cư sĩ Lưu Lý Cúc thời Dân Quốc là người ở thành phố Ðài Trung. Từ bé đã 

thông  minh,  dĩnh  ngộ,  khéo  hiểu  ý  người  khác.  Ðến  lớn,  kết  hôn  với  ông 

Lưu A Vượng, thờ cha mẹ chồng rất hiếu thuận, hòa mục đối với xóm giềng, 

sanh được năm trai, sáu gái. Bà giúp chồng dạy con, tánh tình ôn nhu, hiền 

thục, tâm địa  thiện  lương, tùy duyên  giúp  đỡ người  nghèo, ai  nấy  đều kính 

trọng. 

Năm Dân Quốc 68 (1979), chồng mất, bà thường sầu muộn vì nỗi khổ ái biệt 

ly; may có cháu gái là cư sĩ Lưu Mạnh Chơn do nghe lão sư Lý Bỉnh Nam 

khai  thị  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  liền  khuyên  bà  niệm  Phật.  Bà  liền  vui  vẻ  tin 

nhận, quy y Tam Bảo, sáng tối niệm Phật cầu sanh Tây Phương. 

Lại còn tùy duyên cúng dường Tam Bảo, bố thí, phóng sanh. Sau đó, bà lại 

phát  nguyện  ăn  chay  trường,  mỗi  ngày  công  khóa  niệm  Phật  chẳng  gián 

đoạn. Tịnh nghiệp tinh tấn đến nỗi trong mộng cũng thường niệm Phật. 

Hai năm trước khi bà được vãng sanh, bà chiếu theo lời khai thị Lâm Chung 

Tam Ðại Yếu (ba điều trọng yếu lúc lâm chung) của Tổ Sư Ấn Quang: 

“1. Khéo léo khai thị, an ủi khiến sanh chánh tín. 

2. Cả nhà luân phiên niệm Phật để trợ giúp tịnh niệm. 

3. Cẩn thận tránh xao động, khóc lóc khiến cho người chết bị lỡ làng”. 

Ðể  dặn  dò  toàn  thể  dâu,  con;  lại  còn  ghi  âm  làm  chứng  để  mong  con  cháu 

trước  và  sau  lúc  bà  vãng  sanh  sẽ  khéo  tuân  hành  theo,  ngõ  hầu  lúc  lâm 

chung  chẳng  bị  chướng  ngại,  quyết  được  vãng  sanh  Tây  Phương.  Tuy  tuổi 

đã ngoại bát tuần, thân thể bà vẫn khang kiện. 

Ðến  giữa trưa  ngày  hai  mươi  hai  tháng Chạp năm Dân Quốc 78 (1989), bà 

tắm  gội  thay  áo,  tụng  niệm  thời  khóa  tối  xong,  bà  hơi  hôn  mê,  chẳng  nói 

năng  gì  nữa.  Con  cháu  hơn  năm  mươi  người  liền  tuân  theo  di  chúc,  luân 

phiên niệm Phật. Liên hữu nghe tin cũng đến trợ niệm. 

Sau khi niệm Phật được hơn mười hai giờ một chút, bà chợt tỉnh táo, tay lần 

xâu  chuỗi,  tự  nhìn  tượng  Phật,  miệng  lầm  rầm  niệm  Phật.  Giữa  tiếng  trợ 

niệm của toàn thể con cháu và các liên hữu, bà liên tục niệm Phật chẳng gián 

đoạn. Ðến trưa ngày hai mươi tám, bà chánh niệm phân minh, an tường mỉm 

cười vãng sanh; thọ tám mươi ba tuổi. 

Lúc  ấy,  mùi  hương  lạ  tràn  ngập  cả  nhà,  ai  ngửi  thấy  đều  khen  ngợi.  Mọi 

người tiếp tục trợ niệm. Ðến ngày hôm sau, lúc tắm rửa, thay áo, thân bà vẫn 

mềm mại, tướng mạo hệt như lúc còn sống. Lúc nhập liệm lại ngửi thấy mùi 

hương lạ tràn ngập cả nhà, hồi lâu chẳng tan. Con cháu cảm động, liền suốt 

ngày đêm niệm Phật đủ bảy ngày. Lúc trà tỳ, thu được rất nhiều xá lợi. 

(theo Cận Ðại Vãng Sanh Truyện) 

Nhận định: 

Ðại Sư Liên Trì nói: 

“Làm con đối với cha mẹ hầu hạ, phụng dưỡng cho được an ổn là hiếu; lập 

thân  hành  đạo  để  rạng  rỡ  mẹ  cha  là  đại  hiếu.  Nhưng  khuyên  cha  mẹ  dùng 

pháp môn Niệm Phật để vãng sanh Tịnh Ðộ là đại hiếu nhất trong những sự 

đại hiếu!” 

Vị nữ cư sĩ này tuy trước đã sẵn đủ thiện căn, nhưng lúc tuổi già khổ sở vì 

chồng chết, được cháu gái khuyên niệm Phật liền tín nguyện tận lực hành trì, 

nhưng lâm chung bị hôn mê, phải nhờ đến con cháu chia phiên trợ niệm mới 

tỉnh lại để niệm Phật, mỉm cười vãng sanh. Mùi hương lạ tràn ngập cả nhà, 

tướng lành hiển nhiên. 

Nguyện những kẻ làm con cháu trong thế gian thấy điều lành hãy gắng làm 

theo mới đúng là đại hiếu nhất trong những người đại hiếu! 

---o0o--- 

 63. Trăm sự chẳng quản 

Bà  lão  Bách Bất Quản  đời Thanh  không rõ họ tên,  người  Hàng Châu; từng 

đến hỏi HòaThượng Ðạo Nguyên ở Hiếu Từ Am rằng: 

- Tu pháp môn gì thì trong một đời quyết sẽ thoát khỏi biển khổ? 

Hòa Thượng dạy: 

- Không gì bằng niệm Phật! Nhưng niệm Phật chẳng khó, niệm cho lâu bền 

mới khó. Niệm lâu bền chẳng khó, nhất tâm mới khó. Nếu có thể chẳng quản 

đến hết thảy, chuyên tâm trì danh, chí thành phát nguyện vãng sanh thì lâm 

chung Phật đến tiếp dẫn, sẽ thoát ly khổ hải! 

Bà vui mừng lễ tạ, liền đem việc nhà giao hết cho con dâu, tự lập tịnh thất để 

thờ Phật hầu tu trì trong ấy. Một năm sau, lại đến hỏi: 

- Từ khi được khai thị, đệ tử đã buông bỏ việc nhà, chuyên gắng niệm Phật, 

tự  vấn  thấy  mình  tu  hành  đã  lâu  chẳng  lười  nhác,  nhưng  khổ  nỗi  vẫn  chưa 

được nhất tâm, thầy có cách nào dạy cho con! 

Hòa Thượng bảo: 

-  Bà  tuy  bỏ  hết  việc  nhà,  nhưng  chưa  thể  thôi  nghĩ  tưởng  đến  con  cháu, 

quyến  thuộc.  Ðấy  là  ái  căn  chưa  nhổ,  làm  sao  nhất  tâm  được?  Nay  bà  nên 

gia công, trước hết phải nhổ sạch ái căn, đem hết thảy buông xuống thì sau 

đấy mới đắc Nhất Tâm. 

Bà than: 

-  Lời  thầy  thật  đúng,  con  tuy  chẳng  quản  đến  thân,  nhưng  chưa  thể  chẳng 

quan tâm đến cái tâm, từ nay phải thật sự trăm việc chẳng quan tâm đến vậy! 

Bà liền càng gia công tinh tấn, ái tâm vừa động liền thầm niệm ba chữ “bách 

bất quản” để tự khu trừ. Nếu ai hỏi đến việc nhà cũng dùng ba chữ ấy để cự 

tuyệt. Do vậy, thành tên Bách Bất Quản trong vòng gia thuộc. Hơn một năm 

sau, bà đến am, tạ: 

- Thầy chẳng lừa dối con. Ðệ tử có ngày đi về Tây rồi! 

Vài hôm sau, không bệnh mà mất. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

Nhận định: 

Cư sĩ Hồ Liên Quy bình rằng: 

“Bách  Bất Quản  là  hỗn danh. Nói rộng ra, từ trăm đến  ngàn,  ngàn đến  vạn 

đều  chẳng  quản  đến.  Nói  gọn  lại,  một  điều  còn  chẳng  quản,  huống  hồ  là 

trăm?  Làm  được  như  vậy  thì  trần  duyên  thân  sau  đoạn  được,  tịnh  nghiệp 

thành  được.  Than  ôi!  Thế  nhân  làm  sao  đều  trăm  sự  chẳng  quản  như  thế 

được ư?” 

Pháp này tối diệu. Ai không đạt được Nhất Tâm xin hãy bắt chước cách này 

mà tận lực hành trì. 

---o0o--- 

 64. Phổ nguyện sanh Tây 

Bà Châu Uông thị 14, người Hoa Ðình; chồng là Châu Văn Vinh, nhà nghèo, 

phải đi làm ăn xa, chết nơi đất khách ở tỉnh Hồ Bắc, lâu ngày không đưa tin 

về; bà phải thêu thùa, may vá tự kiếm sống. 

Bà trường trai niệm Phật, nuôi con khôn lớn; sai tìm hài cốt cha đưa về quê 

an táng, cả họ khen là có hiếu. Tuổi già, bà niệm Phật càng thêm cung kính, 

chơn thành, nguyện cha mẹ mình, bố mẹ chồng và chồng đều được sanh về 

Cực Lạc. 

Sau bà mắc bịnh, đóng cửa niệm Phật, chẳng hỏi đến việc nhà. Lâm chung, 

bảo con rằng: 

- Ðêm  qua, ta  mộng thấy ông bà  nội, ông  bà  ngoại  và cha con đều ở trong 

Liên Hoa thế giới, đằng trước có mây ngũ sắc hiện, nâng một đóa sen to như 

cái thuyền, ta liền ngồi lên đó vãng sanh. 

Nói xong qua đời, cả nhà có mùi thơm như hoa lan. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

Nhận định: 

Chồng chết tu Tịnh nghiệp, nguyện chồng cùng cha mẹ mình, bố mẹ chồng 

cùng  sanh  Cực  Lạc,  đều  được  mãn  nguyện.  Trong  đời  có  kẻ  tuổi  xuân  góa 

chồng, nhưng chỉ uổng lưu truyền cái hư danh tiết liệt, để lỡ mất cái lợi ích 

thật sự được đồng quy Cực Lạc. Xin hãy bắt chước gương này! 

---o0o--- 

 65. Chuyên cầu thoát khổ 

Thời Dân Quốc, một người phụ nữ nghèo ở huyện Từ Khê tỉnh Triết Giang, 

không biết họ, nhà nghèo, con ngỗ nghịch. Một ngày nọ bị con mắng nhiếc, 

tâm đau đớn, khó nhẫn, đến than thở với vị Tăng ở gần nhà. Vị Tăng bảo: 

- Bà đã biết khổ; sao chẳng đem cái khổ ấy bán đi? 

Hỏi: 

- Làm sao bán được đây? 

Tăng bảo: 

- Bà chuyên niệm A Di Ðà Phật cầu sanh Tây Phương. Lâm chung Phật đến 

tiếp dẫn đi thì vĩnh viễn thoát khỏi các nỗi khổ, chỉ hưởng các sự vui. Ðấy là 

bán khổ đi đó! 

Bà nói: 

- Mẹ con tôi sống chung một phòng. Giường và bếp kê chung một chỗ. Dưới 

gầm giường có chuồng heo. Bẩn thỉu như vậy làm sao niệm Phật được? 

Tăng bảo: 

- Không hề chi, bà sống tại gia thì chỉ cốt sao thường niệm, lúc rảnh có thể 

đến chùa lễ Phật. 

Bà  liền  phụng  hành  đúng  như  lời  dạy,  chuyên  cầu  thoát  khổ,  niệm  Phật 

không  gián  đoạn.  Ba  năm  sau,  trước  lúc  sắp  lâm  chung  vài  tháng,  bà  nói 

trước với con: 

- Ngày tháng đó ta sẽ sanh Tây Phương. Ngươi đừng có đi ra ngoài, vì ta lo 

liệu hậu sự để trọn đạo làm con. 

Người con chẳng tin; ít  lâu sau, bà nhắc  lại cũng chẳng tin. Vài ngày trước 

khi mất, chợt ngửi thấy mùi hương lạ, tìm khắp nơi chẳng biết từ đâu ra, mới 

tin lời mẹ là thật. Ðến kỳ, cả nhà trông chừng, thấy mẹ tắm gội, thay áo, ngồi 

ngay ngắn niệm Phật qua đời. 

(theo Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục) 

Nhận định: 

Dùng cái tâm sợ khổ để niệm Phật là pháp mầu nhiệm bậc nhất để thoát khổ. 

Nếu chẳng phải là nhà nghèo, con ngỗ nghịch, tâm đau buồn khó chịu đựng 

nổi thì làm sao cam tâm chuyên cầu thoát khổ niệm Phật sanh Tây? Thuận, 

nghịch đều là phương tiện; nghịch cảnh còn thù thắng hơn thuận! 

---o0o--- 

 66. Già dặn, chắc thật niệm Phật 

*  Ðạo sĩ Vương  Si Ðầu đời  Thanh,  người tỉnh  Trực  Lệ, tánh cực  ngu. Cha 

mẹ mất, đói ăn, nằm mọp trong căn lều nát, không biết tính cách nào. Có ai 

cho  tiền cũng chẳng biết dè  xẻn. Trần đạo nhân bèn thâu  gã  làm  đồ đệ, sai 

ngày ngày quét tước, hái củi; khóa chiều thì niệm Phật vài trăm câu, lễ bái, 

thắp hương làm lệ thường. 

Vương tụng Phật hiệu chẳng thành câu, mỗi lúc hôn trầm sắp ngủ gục, ông 

Trần dùng gậy dài đập, quở: 

- Mày đã ngu muội như vậy lại còn chẳng biết tinh tấn hay sao? 

Suốt  ba  năm  như  thế.  Một  ngày  kia,  Vương  ha  hả  cười  lớn.  Ông  Trần  lại 

đánh, Vương nói: “Hôm nay thầy đánh con không được đâu!” Thầy cật vấn 

lý do, Vương nói: 

- Thầy ngồi như cây khô suốt mười tám năm, chẳng biết tu pháp. Nếu thầy 

có  thể  lễ  niệm  già  dặn,  chắc  thật  như  con  thì  đã  sớm  được  sanh  về  Tây 

Phương thấy Phật rồi! 

Ông  Trần  ngạc  nhiên,  nhưng  không  quan  tâm  đến  lời  ấy.  Ngày  hôm  sau, 

Vương trèo lên Tiêu Nhai, đứng hướng về Tây chắp tay qua đời. Trà tỳ thu 

được hai viên xá lợi. 

(theo Nhiễm Hương Tập) 

* Thời Dân Quốc, bà A Ấu chẳng rõ họ tên, người huyện Ðài Trung tỉnh Ðài 

Loan, chỉ sanh được một đứa con gái, bắt con rể ở rể. Do một chữ chẳng biết 

nên chỉ già dặn, chắc thật niệm Phật. 

Với Phật thất mùa Xuân, mùa Thu ở chùa Linh Sơn, bà đều kiền thành tham 

gia. Bà thấy  nam, nữ đồng tu đều  mặc áo hải thanh, trang  nghiêm chỉnh  tề, 

liền lấy vàng để dành giao cho con rể đem bán, mong may được áo hải thanh 

tham gia Phật thất. Con rể chịu bỏ tiền ra may, khuyên bà đừng bán vàng. 

Ðến sáng sớm ngày thứ nhất của Phật thất, bà tắm gội, thay áo, mặc áo hải 

thanh  mới.  Trong  lúc  đang  thắp  hương,  đốt  đèn,  liên  hữu  là  A  Tam  Muội 

đến rủ đi dự Phật thất. Bà Ấu nói: 

- Cô đi trước đi, tôi lễ Phật tại nhà trước đã! 

Bà  mới  hoan  hỷ  lại ba  lạy  xong, chợt thấy thánh  tượng của  Tam  Tôn  xoay 

tròn,  hương  cũng  xoay  theo,  càng  nghĩ  càng  thấy  kỳ,  càng  nhìn  càng  thấy 

chuyển.  Bà  liền đi kêu  mấy  liên  hữu ở  gần đến  xem.  Ai cũng bảo  là chẳng 

thấy  chuyển  động.  Chẳng  nghe  bà  ừ  hử  gì,  lúc  quay  đầu  ngó  lại,  thấy  bà 

đứng thẳng, chắp tay, mỉm cười quy Tây rồi, thọ sáu mươi tám tuổi. Họ liền 

trợ niệm cho bà, lại dặn cả nhà đồng thanh niệm Phật. 

(theo Niệm Phật Cảm Ứng Kiến Văn Ký) 

Nhận định: 

Phật dùng thuyền từ phổ độ, khiến kẻ ngu phu, ngu phụ chỉ biết già dặn chắc 

thật  niệm  Phật.  Một  đạo  sĩ  si  ngốc,  một  bà  lão  ngu  ngơ  trên  đây  tuy  chưa 

từng  thọ  Tam  Quy,  Ngũ  Giới  nhưng  do  già  dặn,  chắc  thật  niệm  Phật  nên 

đứng chắp tay mà hóa, ắt họ đều thấy Phật đến tiếp dẫn, vãng sanh Cực Lạc. 

Xin  những  kẻ  tự cậy  mình  thông  minh,  chẳng  chịu  niệm  Phật  hãy  biết  chỗ 

quy hướng vậy! 

Niệm Phật Pháp Yếu, quyển hai hết 

(Phật  Lịch  2546,  Bửu  Quang  tự  đệ  tử  Như  Hòa  kính  dịch  xong  ngày  06 

tháng 01 năm 2003) 

---o0o--- 

 Phụ Lục 

Bí Quyết Niệm Phật của Ấn Quang đại sư 

Tâm tánh của ta giống hệt chư Phật, chỉ do mê trái, luân hồi chẳng ngơi! 

Như  Lai  từ  mẫn,  tùy  cơ  thuyết  pháp,  khiến  khắp  hàm  thức  biết  đường  về 

nhà. 

Pháp môn tuy nhiều, cốt yếu chỉ hai là Thiền và Tịnh; liễu thoát dễ nhất. 

Thiền chỉ tự lực, Tịnh kiêm Phật lực. So sánh hai pháp, Tịnh khế cơ nhất. 

Như  người  vượt  biển  phải  nhờ  thuyền  bè  chóng  đến  bờ  kia,  thân  tâm  thản 

nhiên. 

Chúng sanh đời mạt, chỉ pháp này hành nổi. Nếu không, trái nghịch căn cơ, 

nhọc nhằn nhưng khó thành. 

Phát đại Bồ Ðề, sanh chơn tín nguyện, suốt đời kiên trì, chỉ nghĩ đến Phật. 

Niệm cực, tình mất, niệm mà vô niệm. Diệu nghĩa Thiền, Giáo triệt để hiển 

hiện. 

Ðến  lúc  lâm  chung,  được  Phật  tiếp  dẫn.  Lên  ngay  thượng  phẩm,  chứng  vô 

sanh nhẫn. 

Có  một  bí  quyết,  khẩn  thiết  bảo  ban,  cạn  lòng  thành  kính,  diệu,  diệu,  diệu, 

diệu! [] 

---o0o--- 

Quyển thứ ba : Niệm Phật Dẫn Chứng 

Pháp môn Trì Danh phổ nhiếp thượng căn, trung căn, hạ căn. Các tông Luật, 

Giáo, Thiền cao siêu, hết thảy pháp Thiên, Viên, Ðốn, Tiệm không một pháp 

nào là chẳng lưu xuất từ pháp giới này. Hết thảy các hạnh Ðại, Tiểu, Quyền, 

Thật,  không  một  hạnh  nào  chẳng  quy  hoàn  pháp  giới  đây.  Vì  thế,  cả  chín 

giới đều quy hồi, mười phương cùng xưng tán, ngàn kinh cùng xiển dương, 

vạn  luận  cùng  tuyên  thuyết.  Phàm  trái  nghịch  với  ý  kinh  thì  chính  là  báng 

pháp, chẳng được vãng sanh. 

Kẻ hậu học căn cơ chậm chạp khó lòng tìm cầu tham cứu nên ở đây tôi trích 

dẫn những nghĩa lý tinh hoa, giản yếu liên quan đến pháp Trì Danh trong các 

kinh, luận để họ tùy thời ấn chứng, hòng tránh được lỗi tu mù luyện đui. 

---o0o--- 

 1. Trích dẫn kinh Phật Thuyết A Di Ðà 

* Từ đây [đi về] phương Tây trải qua mười vạn ức cõi Phật, có một thế giới 

tên là Cực Lạc. Cõi ấy có Phật hiệu là A Di Ðà, nay hiện đang thuyết pháp. 

Chúng sanh cõi ấy chẳng có các nỗi khổ, chỉ hưởng những điều vui nên [cõi 

ấy] tên là Cực Lạc. 

* Chẳng thể dùng chút ít thiện căn phước đức nhân duyên để được sanh về 

cõi ấy. Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe nói đến A Di Ðà Phật, [bèn] 

chấp  trì  danh  hiệu  trong  một  ngày,  hoặc  hai  ngày,  hoặc  ba  ngày,  hoặc  bốn 

ngày,  hoặc  năm  ngày,  hoặc  sáu  ngày,  hoặc  bảy  ngày,  nhất  tâm  bất  loạn  thì 

lúc  người ấy  lâm chung,  A Di Ðà  Phật cùng các thánh chúng  hiện  ra trước 

mặt.  Người  ấy  lúc  mất,  tâm  chẳng  điên  đảo  liền  được  vãng  sanh  cõi  nước 

Cực Lạc của Phật A Di Ðà… 

Nếu có chúng sanh nghe lời nói ấy, hãy nên phát nguyện sanh về cõi kia. 

* Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe kinh này mà thọ trì và nghe danh 

hiệu chư Phật thì đều được hết thảy chư Phật hộ niệm, đều được chẳng thối 

chuyển A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề. Các ông đều phải nên tin lời ta 

và lời chư Phật đã nói. 

Nhận định: 

Kinh này khai thị diệu hạnh Trì Danh nên cả Thiền Tông lẫn Tịnh Tông đều 

dùng cho khóa tụng sớm tối. Sách Tịnh Ðộ Thập Yếu viết: 

“Pháp  diệu  yếu  trong  Phật  pháp  không  chi  bằng  Tịnh  Ðộ.  Pháp  diệu  yếu 

trong  Tịnh  Ðộ  không  chi  hơn  được  Trì  Danh.  [Tác  phẩm]  diệu  yếu  nói  về 

pháp Trì Danh không gì bằng được kinh A Di Ðà và sách Yếu Giải của ngài 

Linh Phong”. 

Sách  Yếu  Giải  nhận  định:  “Tín  nguyện  chấp  trì  danh  hiệu  một  tiếng  ắt  đã 

đầy đủ thiện căn, phước đức. Chẳng  luận  là xuất  gia  hay tại  gia, sang,  hèn, 

già, trẻ, sáu đường, bốn loài chỉ nghe được danh hiệu Phật thì đã là thiện căn 

nhiều  kiếp  thành  thục.  Ngũ  nghịch,  thập  ác  cũng  đều  gọi  là  thiện  nam  nữ 

vậy. 

A Di Ðà Phật là vạn đức hồng danh, dùng danh để chiêu cảm đức thì không 

đức  nào  là  chẳng  gồm  thâu  trọn  vẹn  hết.  Vì  thế,  lấy  Trì  Danh  làm  Chánh 

Hạnh, chẳng cần phải lạm dùng các hạnh Quán Tưởng, Tham Cứu v.v… thật 

là giản dị nhất, thẳng tắt nhất. Nghe rồi tin, tin rồi nguyện mới chịu chấp trì. 

Chấp trì thì trong mỗi niệm nhớ đến danh hiệu Phật, nhưng lại có Sự Trì và 

Lý Trì. 

Sự Trì là tin có đức A Di Ðà Phật ở Tây Phương, dẫu chưa thấu đạt nổi tâm 

này  là Phật  nhưng  vì quyết chí  nguyện cầu sanh cho  nên  lúc  nào cũng  như 

con nhớ mẹ, không lúc nào tạm quên. 

Lý Trì là tin đức Tây Phương A Di Ðà Phật tâm ta sẵn có, là do tâm ta tạo, 

dùng ngay cái hồng danh tâm ta sẵn có, do tâm ta tạo thành ấy để làm cảnh 

ràng buộc cái tâm chẳng cho tạm quên. 

Bất luận là Sự Trì hay Lý Trì, trì cho đến tiêu sạch phiền não, thậm chí đoạn 

trước được  Kiến  Hoặc và Tư Hoặc thì đều là Sự Nhất Tâm. Chẳng bị  Kiến 

Hoặc và Tư Hoặc nhiễu loạn nên cảm được thân Biến Hóa của Phật và các 

thánh  chúng  hiện  ra  trước  mặt.  Trong  tâm  chẳng  còn  khởi  lên  ba  cõi  điên 

đảo  trong  thế  giới  Sa  Bà  nên  vãng  sanh  trong  hai  cõi  Ðồng  Cư  và  Phương 

Tiện của thế giới Cực Lạc. 

Bất  luận  là Sự Trì  hay  Lý Trì, trì cho đến khi tâm  khai  ngộ  thấy được đức 

Phật trong bản tánh thì đều là Lý Nhất Tâm. Chẳng bị Nhị Biên làm loạn nên 

cảm  được  thân  Thọ  Dụng  của  Phật  và  các  thánh  chúng  hiện  ra  trước  mặt, 

tâm chẳng còn khởi lên sanh tử, Niết Bàn, nhị kiến điên đảo nên vãng sanh 

trong hai cõi Thật Báo và Tịch Quang của thế giới Cực Lạc”. 

Ðoạn văn trên đủ để chứng minh rằng tín nguyện vãng sanh nhất định sanh 

về Cực Lạc! 

---o0o--- 

 2. Lược dẫn Phật Thuyết Vô Lượng Thọ Kinh 

* Trong kiếp lâu xa về đời quá khứ, Ðịnh Quang Như Lai xuất thế, lần lượt 

đến  đức  Phật  thứ  năm  mươi  ba  tên  là  Thế  Tự  Tại  Vương.  Lúc  bấy  giờ  có 

quốc  vương  nghe  Phật  thuyết  pháp,  tấm  lòng  vui  sướng  bèn  bỏ  nước  xuất 

gia, hiệu là tỳ kheo Pháp Tạng. Phật vì ông ta giảng rộng hai trăm  mười ức 

cõi Phật: trời, người thiện ác; quốc độ thô diệu. Nghe xong, ông đều thấy rõ 

nên phát đại thệ nguyện: 

…- Nếu tôi thành Phật, mười phương chúng sanh chí tâm tin ưa muốn sanh 

về cõi tôi, dẫu chỉ mười niệm mà nếu chẳng được sanh thì tôi chẳng giữ lấy 

ngôi Chánh Giác; chỉ trừ kẻ ngũ nghịch, phỉ báng Chánh Pháp. 

Nếu tôi thành  Phật,  mười  phương chúng sanh phát Bồ Ðề tâm, tu các công 

đức, chí  tâm phát  nguyện  muốn sanh  về cõi tôi.  Lúc  người ấy  hết tuổi  thọ, 

nếu  như tôi chẳng cùng đại chúng  vây quanh  hiện ra trước  người ấy  thì tôi 

chẳng giữ lấy ngôi Chánh Giác. 

Nếu  tôi  thành  Phật,  mười  phương  chúng  sanh  nghe  danh  hiệu  tôi,  hệ  niệm 

cõi tôi, trồng các cội lành, chí tâm hồi hướng muốn sanh về cõi tôi mà chẳng 

được toại nguyện thì tôi chẳng giữ lấy ngôi Chánh Giác... 

Phát ra bốn mươi tám nguyện như thế xong, một dạ chuyên chí trang nghiêm 

cõi  Phật,  an  lập  chúng  sanh,  trụ  trong  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Chơn.  Nay 

ngài đã thành Phật,  hiện  đang ở thế  giới  Cực  Lạc  bên  Tây Phương,  hiệu  là 

Vô Lượng Thọ Phật. 

Nghe  đến  danh  hiệu  ngài,  tín  tâm  hoan  hỷ,  thậm  chí  một  niệm  chí  tâm  hồi 

hướng nguyện sanh về cõi ấy thì liền được vãng sanh, trụ Bất Thối Chuyển. 

* Chư thiên, nhân dân trong mười phương thế giới, những ai chí tâm nguyện 

sanh về cõi ấy thì nói chung là có ba bậc: 

a. Bậc thượng là hạng bỏ nhà, buông dục để làm Sa Môn, phát Bồ Ðề tâm, 

một lòng chuyên niệm Vô Lượng Thọ Phật, tu các công đức nguyện sanh về 

cõi ấy. Hạng chúng sanh này lúc tuổi thọ sắp hết, Vô Lượng Thọ Phật và các 

đại  chúng  hiện  ra  trước  mặt,  liền  theo  đức  Phật  sanh  về  cõi  ngài,  tự  nhiên 

hóa sanh trong  hoa bảy báu, trụ  Bất  Thối  Chuyển, trí  huệ dũng  mãnh, thần 

thông tự tại. 

b. Bậc trung là hạng tuy chẳng thể làm Sa Môn, nhưng tu các công đức lớn 

lao, phải phát tâm Vô  Thượng  Bồ Ðề,  một dạ chuyên  niệm Vô  Lượng Thọ 

Phật, tu thiện  ít  nhiều,  phụng trì trai  giới,  dựng tháp tạo tượng, đãi cơm  Sa 

Môn, treo phan, thắp đèn, rải hoa, đốt hương. Ðem những điều ấy hồi hướng 

nguyện sanh về cõi ấy thì người ấy lúc lâm chung, Vô Lượng Thọ Phật hóa 

hiện  thân  mình, quang  minh  tướng  hảo  đầy đủ  như đức Phật  thật, cùng các 

đại  chúng  hiện  ra  trước  người  ấy.  Người  ấy  liền  theo  hóa  Phật  sanh  về  cõi 

kia, trụ Bất Thối Chuyển; công đức trí huệ kém hơn bậc thượng. 

c. Bậc hạ là hạng giả sử chẳng thể làm các công đức, nhưng nên phát tâm Vô 

Thượng  Bồ  Ðề,  một  bề  chuyên  niệm,  thậm  chí  thập  niệm,  niệm  Vô  Lượng 

Thọ Phật  nguyện sanh  về cõi kia. Nếu  nghe pháp sâu  xa sẽ hoan  hỷ tin  ưa, 

chẳng  sanh  ngờ  vực;  thậm  chí  một  niệm  niệm  đức  Phật  ấy,  dùng  tâm  chí 

thành  nguyện sanh cõi kia. Người ấy  lâm  chung,  mộng thấy đức  Phật cũng 

được vãng sanh, công đức trí huệ kém hơn bậc trung. 

*  Trong  đời  tương  lai,  kinh  đạo  diệt  hết.  Do  lòng  từ  mẫn,  ta  riêng  lưu  lại 

kinh này tồn tại trăm năm. Nếu có chúng sanh gặp được kinh này, tùy theo 

sở nguyện đều được độ thoát. 

Nhận định: 

Kinh này rộng giảng về hạnh nguyện của Phật A Di Ðà khi ngài còn đang tu 

nhân,  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  và  ba  bậc  vãng  sanh  đều  lấy  việc 

chuyên niệm làm Chánh Hạnh. Cuối kinh, Phật dạy trong tương lai khi kinh 

diệt hết, chỉ còn mình kinh này tồn tại trăm năm. 

Kinh Ðại Tập chép: “Qua khỏi thời gian đó, kinh Vô Lượng Thọ cũng mất, 

Phật Pháp hoàn toàn biến  mất. Chỉ trừ bốn chữ A Di Ðà Phật rộng độ quần 

sanh”. Há chẳng phải là pháp môn Trì Danh hạ thủ rất dễ mà lại nhiếp khắp 

các căn cơ, nhập đạo ổn thỏa mà hiệu quả mau chóng hay chăng? Ðủ chứng 

tỏ rằng càng về sau, pháp này càng khế hợp căn cơ vậy! 

---o0o--- 

 3. Trích dẫn Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh 

* Muốn sanh sang cõi ấy nên tu ba phước: 

1. Một  là  hiếu dưỡng phụ  mẫu, phụng sự  sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập 

thiện nghiệp. 

2. Hai là thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi. 

3. Ba là phát Bồ Ðề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Ðại Thừa, khuyến khích 

hành giả. 

Ba  sự  như  vậy  gọi  là  Tịnh  nghiệp,  là  chánh  nhân  Tịnh  nghiệp  của  tam  thế 

chư Phật. 

*  Chư  Phật  Như  Lai  là  Pháp  Giới  Thân  vào  trong  tâm  tưởng  của  hết  thảy 

chúng sanh. Vì thế, lúc tâm các ông tưởng Phật thì tâm ấy chính là ba mươi 

hai tướng, tám mươi tùy hình hảo. Tâm này là Phật, tâm này làm Phật. Biển 

Chánh Biến Tri của chư Phật sanh từ tâm tưởng. 

* Thượng Phẩm Thượng Sanh là nếu có chúng sanh nguyện sanh về cõi ấy, 

phát  ba thứ tâm thì  liền được  vãng sanh:  Một là chí thành  tâm,  hai  là thâm 

tâm, ba là hồi hướng phát nguyện tâm. Ðủ cả ba tâm ấy ắt sanh về nước ấy. 

Lại có ba hạng chúng sanh sẽ được vãng sanh: 

- Một là từ tâm bất sát, đầy đủ các giới hạnh. 

- Hai là đọc tụng kinh điển Ðại Thừa Phương Ðẳng. 

- Ba là tu hành lục niệm, hồi hướng phát nguyện, nguyện sanh về cõi ấy. 

Ðầy đủ các công đức này từ một ngày cho đến bảy ngày sẽ được vãng sanh. 

Lúc sanh trong cõi ấy, do người này dũng mãnh, tinh tấn nên A Di Ðà Như 

Lai  và  Quán  Thế  Âm,  Ðại  Thế  Chí,  vô  số  Hóa  Phật,  trăm  ngàn  tỳ  kheo, 

Thanh Văn đại chúng, vô lượng chư thiên, cung điện bảy báu [đều hiện đến]. 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát cầm  đài kim cang cùng  với  Ðại Thế Chí  Bồ  Tát đến 

trước hành giả. A Di Ðà Phật phóng đại quang minh chiếu thân hành giả; các 

vị  Bồ  Tát  đưa  tay  nghênh  tiếp,  tán  thán  hành  giả,  khích  lệ  tâm  người  ấy. 

Hành  giả  thấy  xong,  hoan  hỷ,  hớn  hở,  thấy  thân  mình  nương  đài  kim  cang 

theo sau đức Phật. Như trong khoảng khảy ngón tay, sanh về cõi kia. 

Sanh  cõi  kia  rồi,  thấy  đầy  đủ  các  tướng  nơi  sắc  thân  Phật,  thấy  đầy  đủ  sắc 

tướng  của  các  Bồ  Tát,  quang  minh,  rừng  báu  diễn  thuyết  diệu  pháp.  Nghe 

xong  liền  ngộ Vô Sanh Pháp Nhẫn; trong  vòng khoảnh khắc, đến phụng sự 

các đức Phật, đi khắp các cõi trong mười phương. Ở trước chư Phật, lần lượt 

được thọ ký. Trở về cõi mình đắc vô lượng trăm ngàn đà ra ni môn. Ðấy gọi 

là Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

*  Thượng  Phẩm  Trung  Sanh  thì  bất  tất  phải  thọ  trì,  đọc  tụng  kinh  điển 

Phương Ðẳng, khéo hiểu  nghĩa lý. Ðối  với Ðệ Nhất Nghĩa, tâm chẳng kinh 

động. Tin sâu nhân quả, chẳng báng Ðại Thừa. Dùng công đức ấy hồi hướng 

nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc. Thực hành hạnh ấy thì lúc lâm chung, A Di 

Ðà  Phật  và  Quán  Thế  Âm,  Ðại  Thế  Chí,  vô  lượng  đại  chúng,  quyến  thuộc 

vây quanh, cầm đài tử kim đến trước hành giả, khen ngợi: 

- Pháp tử! Ông hành Ðại Thừa, hiểu Ðệ Nhất Nghĩa. Vì vậy, ta nay đến đón 

ông. 

Và một ngàn hóa Phật đồng thời đưa tay ra. Hành giả tự thấy ngồi trên đài tử 

kim,  chắp  tay  khen  ngợi  chư  Phật.  Như  trong  khoảng  một  niệm,  liền  sanh 

trong  ao  thất  bảo  nơi  cõi  ấy.  Ðài  tử  kim  ấy  như  đóa  hoa  báu  lớn,  qua  một 

đêm  mới  nở.  Thân  hành  giả  biến  thành  màu  giống  vàng  ròng  đã  được  giồi 

mài,  dưới  chân  cũng  có  hoa  sen  bảy  báu.  Phật  và  Bồ  Tát  đồng  thời  phóng 

quang chiếu thân hành giả; mắt [hành giả] liền được mở sáng. 

Do đã quen tu tập từ trước,  hành  giả sẽ  nghe  tất cả các thứ tiếng thuần  nói 

Ðệ  Nhất  Nghĩa  Ðế  rất  sâu;  liền  bước  xuống  kim  đài  lễ  Phật,  chắp  tay,  tán 

thán  Thế Tôn. Qua bảy  ngày sau sẽ liền đắc bất thối chuyển  nơi A Nậu Ða 

La  Tam  Miểu  Tam  Bồ  Ðề.  Ngay  khi  đó,  sẽ  có  thể  bay  đi  qua  khắp  mười 

phương  thờ khắp chư Phật. Ở chỗ chư Phật tu các tam  muội.  Qua  một tiểu 

kiếp sẽ đắc Vô Sanh Nhẫn, hiện tiền thọ ký. Ðấy gọi là Thượng Phẩm Trung 

Sanh. 

* Thượng Phẩm Hạ Sanh là hạng cũng tin nhân quả, chẳng báng Ðại Thừa, 

chỉ  phát  Vô  Thượng  Ðạo  Tâm.  Dùng  công  đức  ấy  hồi  hướng  nguyện  cầu 

sanh  về cõi Cực  Lạc.  Lúc  hành  giả  lâm chung,  A Di Ðà Phật  và Quán Thế 

Âm, Ðại Thế Chí cùng các Bồ Tát cầm hoa sen vàng, hóa hiện năm trăm vị 

Phật đến đón người ấy. Năm trăm vị Hóa Phật đồng thời xòe tay, khen rằng: 

- Pháp tử! Ông nay phát Vô Thượng Ðạo Tâm thanh tịnh, ta đến đón ông. 

Hành  giả  liền thấy  mình  ngồi trên  hoa sen vàng. Ngồi  xong, chắp tay, theo 

sau Thế Tôn, liền được vãng sanh trong ao thất bảo. Qua một ngày một đêm 

hoa  sen  mới  nở.  Trong  vòng  bảy  ngày  mới  được  thấy  Phật.  Tuy  thấy  thân 

Phật  nhưng  đối  với  các  tướng  hảo,  tâm  chẳng  nhận  biết  rõ.  Hai  mươi  mốt 

ngày sau, mới thấy rành rẽ. Hành giả nghe các âm thanh đều diễn diệu pháp. 

Ði  qua  khắp  mười  phương  cúng  dường  chư  Phật.  Ở  trước  chư  Phật  nghe 

pháp rất sâu. Qua ba tiểu kiếp, chứng đắc bách pháp minh môn, trụ Hoan Hỷ 

Ðịa. Ðây gọi là Thượng Phẩm Hạ Sanh. 

Ðó gọi  là phép Quán Tưởng bậc thượng  vãng sanh,  là pháp quán thứ mười 

bốn. 

*  Trung  Phẩm  Thượng  Sanh  là  nếu có chúng sanh thọ trì Ngũ Giới, trì  Bát 

Trai  Giới,  tu  hành  các  giới,  chẳng  tạo  Ngũ  Nghịch,  không  có  các  lầm  lỗi. 

Dùng thiện căn ấy hồi hướng nguyện cầu sanh trong thế giới Cực Lạc thì lúc 

lâm chung, A Di Ðà Phật và các tỳ kheo quyến thuộc vây quanh, phóng kim 

sắc quang chiếu đến chỗ người ấy, diễn thuyết Khổ, Không, Vô Thường, Vô 

Ngã, khen ngợi hạnh xuất gia được lìa các khổ. 

Hành giả thấy thế tâm hoan hỷ lớn, tự thấy thân mình ngồi trên đài hoa sen, 

quỳ  dài,  chắp  tay  làm  lễ  đức  Phật.  Lúc  chưa  ngẩng  đầu  lên  đã  được  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Hoa sen sẽ dần nở. Lúc hoa sen nở, sẽ nghe các âm 

thanh khen ngợi Tứ Ðế. Ngay khi đó, hành giả liền đắc đạo A La Hán, tam 

minh,  lục  thông,  đầy  đủ  tám  giải  thoát.  Ðấy  gọi  là  Trung  Phẩm  Thượng 

Sanh. 

*  Trung  Phẩm  Trung  Sanh  là  nếu có chúng sanh trong  vòng  một  ngày  một 

đêm trì Bát Trai Giới, hoặc một ngày một đêm trì giới Sa Di, hoặc một ngày 

một  đêm  trì  Cụ  Túc  Giới,  chẳng  khuyết  oai  nghi.  Dùng  công  đức  ấy  hồi 

hướng  nguyện  cầu  sanh  về  cõi  Cực  Lạc,  giới  hương  huân  tu.  Tu  hành  như 

thế thì lúc lâm chung thấy A Di Ðà Phật và các quyến thuộc phóng kim sắc 

quang,  cầm  hoa  sen  bảy  báu  đến  trước  hành  giả.  Hành  giả  tự  nghe  trên 

không trung có tiếng khen ngợi: 

- Thiện nam tử! Người lành như ông tùy thuận lời dạy của tam thế chư Phật 

nên ta đến đón ông. 

Hành giả thấy mình ngồi trên hoa sen, hoa sen liền khép lại, sanh trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới trong ao báu. Qua bảy ngày sau, hoa sen mới nở. 

Hoa đã  nở rồi,  mở  mắt, chắp tay, khen  ngợi  Thế Tôn.  Hành  giả  nghe pháp 

hoan  hỷ,  đắc  Tu  Ðà  Hoàn.  Sau  nửa  kiếp  mới  thành  A  La  Hán.  Ðấy  gọi  là 

Trung Phẩm Trung Sanh. 

*  Trung  Phẩm  Hạ  Sanh  là  nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  hiếu  dưỡng 

phụ mẫu, tu hạnh nhân từ theo thế gian. Người ấy khi sắp mạng chung gặp 

thiện  tri  thức  vì  mình  rộng  giảng  những  sự  thuộc  về  cõi  Phật  A  Di  Ðà  và 

cũng  nói  đến  bốn  mươi  tám  nguyện  của  tỳ  kheo  Pháp  Tạng.  Nghe  sự  ấy 

xong, người ấy liền mạng chung. Ví như trong khoảng thời gian tráng sĩ co 

duỗi cánh tay, liền sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Qua bảy ngày sau 

mới  gặp  Quán  Thế  Âm  và  Ðại  Thế  Chí,  nghe  pháp  hoan  hỷ,  đắc  Tu  Ðà 

Hoàn. Qua  một tiểu kiếp  mới  thành  A  La  Hán. Ðấy  gọi  là  Trung  Phẩm  Hạ 

Sanh, 

Ðây gọi là phép quán bậc Trung vãng sanh, là phép quán thứ mười lăm. 

*  Hạ Phẩm  Thượng Sanh  là  nếu  như có chúng sanh  làm các  nghiệp ác, tuy 

chẳng phỉ báng kinh điển Ðại Thừa Phương Ðẳng, nhưng gây nhiều pháp ác 

chẳng  hề  thẹn  hổ.  Lúc  mạng  sắp  dứt,  gặp  thiện  tri  thức  giảng  cho  tựa  đề, 

danh tự của mười hai thể loại kinh Ðại Thừa. Do nghe tên các kinh như thế, 

trừ được ác nghiệp rất nặng trong ngàn kiếp. Người trí lại dạy chắp tay, xưng 

“Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật”.  Do  xưng  danh  hiệu  Phật  nên  trừ được  tội  trong 

năm mươi ức kiếp sanh tử. Lúc bấy giờ, đức Phật kia liền sai Hóa Phật, Hóa 

Quán Thế Âm và Hóa Ðại Thế Chí đến trước hành giả, khen rằng: 

- Thiện nam tử! Do ông xưng danh hiệu Phật nên các tội tiêu diệt, ta đến đón 

ông. 

Nói lời ấy xong, hành giả liền thấy quang minh của Hóa Phật ngập tràn nhà 

mình.  Thấy  xong,  hoan  hỷ  liền  xả  mạng,  cưỡi  hoa  sen  báu  theo  sau  Hóa 

Phật,  sanh  trong  ao  báu.  Qua  bốn  mươi  chín  ngày,  hoa  sen  mới  nở.  Trong 

lúc hoa nở, Ðại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát và Ðại Thế Chí Bồ Tát phóng đại 

quang minh, đứng trước người ấy giảng cho mười hai bộ kinh rất sâu. Nghe 

xong, người ấy tin hiểu phát Vô Thượng Ðạo Tâm. Qua mười tiểu kiếp mới 

đầy  đủ  bách  pháp  minh  môn,  được  nhập  Sơ  Ðịa.  Ðấy  gọi  là  Hạ  Phẩm 

Thượng Sanh. 

* Hạ Phẩm Trung Sanh là nếu có chúng sanh hủy phạm Ngũ Giới, Bát Giới 

và Cụ Túc Giới. Kẻ ngu như thế lấy trộm của Tăng Kỳ và vật của hiện tiền 

Tăng,  bất  tịnh  thuyết  pháp  chẳng  hề  thẹn  hổ;  dùng  các  nghiệp  để  tự  trang 

nghiêm. Kẻ tội như thế do ác nghiệp đáng đọa địa ngục; lúc sắp chết các thứ 

lửa địa ngục đồng thời hiện ra, gặp thiện tri thức do lòng đại bi giảng vì kẻ 

ấy khen nói thập lực oai đức của Phật A Di Ðà, rộng khen ngợi quang minh, 

thần  lực  của  đức  Phật  ấy  và  cũng  khen  ngợi  Giới,  Ðịnh,  Huệ,  Giải  Thoát, 

Giải Thoát Tri Kiến. 

Người ấy nghe xong, trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử; lửa dữ địa 

ngục  trở  thành  gió  trong  mát,  thổi  các  hoa  trời.  Trên  mỗi  hoa  đều  có  Hóa 

Phật  và  Hóa  Bồ  Tát  đón  tiếp  người  ấy.  Như  trong  khoảng  một  niệm,  liền 

được sanh  về trong  hoa sen  nơi ao bảy báu. Qua sáu kiếp, hoa sen  mới  nở. 

Quán  Thế  Âm,  Ðại  Thế  Chí  dùng  tiếng  Phạm  Âm  an  ủi  kẻ  đó,  giảng  cho 

kinh  điển  Ðại  Thừa  rất  sâu.  Nghe  pháp  ấy  xong,  ngay  khi  đó  liền  phát  Vô 

Thượng Ðạo Tâm. Ðấy gọi là Hạ Phẩm Trung Sanh. 

* Hạ Phẩm Hạ Sanh là nếu có chúng sanh làm điều chẳng lành, ngũ nghịch, 

thập ác, đủ những việc bất thiện. Người ngu như thế do ác nghiệp nên đáng 

đọa ác đạo trải qua nhiều kiếp, thọ khổ vô cùng. Người ngu như thế lúc lâm 

chung,  gặp thiện tri thức an  ủi đủ cách,  giảng cho diệu pháp, dạy hãy  niệm 

Phật.  Người  ấy  bị  các  nỗi  khổ  bức  bách,  chẳng  yên  tâm  niệm  Phật.  Thiện 

hữu bảo rằng: 

- Nếu ngươi chẳng thể niệm Phật thì hãy nên xưng Vô Lượng Thọ Phật! 

Chí  tâm  như  thế  khiến  cho  tiếng  niệm  chẳng  dứt,  đầy  đủ  mười  niệm  xưng 

Nam Mô A Di Ðà Phật. Do vì xưng danh nên trong mỗi niệm, trừ được tội 

trong  tám  mươi  ức  kiếp  sanh  tử.  Lúc  mạng  chung,  thấy  hoa  sen  vàng  như 

vầng  mặt trời dừng trước  người ấy. Như trong khoảng  một  niệm,  liền được 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Ở trong hoa sen trọn mười hai đại kiếp thì hoa 

sen  mới  nở. Quán  Thế  Âm, Ðại Thế Chí  dùng âm thanh đại bi  vì  người ấy 

giảng rộng Thật Tướng của các pháp, trừ diệt tội pháp. Nghe xong hoan hỷ, 

ngay lập tức phát Vô Thượng Ðạo Tâm. Ðấy gọi là Hạ Phẩm Hạ Sanh. 

Ðấy là phép quán bậc hạ vãng sanh, là phép quán thứ mười sáu. 

Nhận định: 

Kinh  này trước  hết  giảng rõ ba phước  là chánh  nhân của  Tịnh  nghiệp, phát 

ba tâm liền được vãng sanh; cuối kinh giảng rõ về nhân quả của chín phẩm 

vãng  sanh  là  để  người  nghiệp  chướng  nặng  nề  lấy  Xưng  Danh  làm  Chánh 

Hạnh.  Do  vì  Xưng  Danh  trừ được  tội  trong  nhiều  kiếp  nên  liền  được  vãng 

sanh. Sách Long Thư Tịnh Ðộ Văn nhận định: 

“Chí thành tâm là chí thành quy hướng, không hề cẩu thả. 

Kiên cố tâm là kiên cố tu hành tinh tấn, chẳng thối chuyển. 

Thâm tâm là dụng tâm sâu xa, thấu đạt tận cùng Tịnh Ðộ như mò đáy biển 

tìm ngọc. 

Tam thế chư Phật và pháp giới chúng sanh đều do tâm tạo. Tâm ta như thế 

thì lẽ nào chẳng đạt được Thượng Phẩm Thượng Sanh?” 

Tổ  Linh  Phong  dạy:  “Quán  Kinh  chuyên  dạy  cách  quán  tưởng,  nhưng  tâm 

lực kẻ phàm phu chẳng thể  lãnh  hội  nổi phép quán thù  thắng. Vì thế, trong 

phép quán thứ mười sáu, kinh đại khai pháp  môn Xưng Danh thì biết rằng: 

căn  cơ  con  người  tuy  độn  nhưng  danh  tự  của  Vô  Lượng  Thọ  chưa  bao  giờ 

chẳng  phải  là  ‘tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật’.  Bởi  vậy  cứ  xưng  danh 

chẳng nhọc lòng quán tưởng”. 

Tâm  làm  Phật  tức  là  tâm  tưởng  niệm.  Ấn  Quang  Ðại  Sư  dạy:  “Phép  quán 

chín phẩm chẳng qua chỉ là để cho người ta biết nhân quả vãng sanh đó thôi. 

Chỉ cần hiểu rõ là được, bất tất phải tu quán! Xin hãy nhất tâm trì danh cho 

đến khi tâm quy về một mối thì tịnh cảnh tự khắc sẽ hiện tiền!” 

Về việc kinh chẳng nói xưng danh đủ mười lượt mà chỉ nói là mười niệm, cư 

sĩ Dương Nhân Sơn giảng: “Lúc xưng danh nhất tâm chuyên tinh, không có 

niệm nào khác xen tạp, gián đoạn, chỉ có ý niệm xưng danh. Mười niệm tiếp 

nối liền được vãng sanh”. 

Ðiều  này  đủ  chứng  tỏ  rằng  chúng  sanh  đời  mạt  đa  số  nghiệp  sâu  chướng 

nặng,  phải  nên  phát  ra  ba  tâm,  già  dặn,  chắc  thật  xưng  danh  và  tùy  duyên 

kiêm tu một hoặc hai thứ phước, hoặc tu đủ cả ba phước hồi hướng Tịnh Ðộ 

để mong phẩm vị được cao hơn. 

---o0o--- 

 4. Trích dẫn kinh Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm, chương Ðại Thế Chí 

 Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông 

Con  nhớ  trong  hằng  hà  sa  kiếp  xưa  có  đức  Phật  tên  là  Siêu  Nhật  Nguyệt 

Quang dạy con Niệm Phật Tam Muội. 

Ví như có người, một người chuyên nhớ, một người chuyên quên. Hai người 

như  thế  dù  là  gặp  gỡ  cũng  như  chẳng  gặp,  hoặc  là  thấy  nhau  cũng  như  là 

chẳng thấy. Hai người nhớ nhau thì hai người càng nhớ nghĩ sâu xa. Cứ như 

thế từ đời này sang đến đời khác giống như hình bóng chẳng hề xa rời nhau. 

Mười phương Như Lai thương nhớ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con bỏ 

trốn, mẹ dẫu nhớ vẫn chẳng làm gì được! Nếu con nhớ mẹ như mẹ nhớ con; 

mẹ con đời đời chẳng hề xa nhau. Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật 

thì trong hiện tại hoặc trong tương lai, nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng 

xa, chẳng nhọc phương tiện tự được tâm khai... 

Lúc  con  tu  nhân,  dùng  tâm  niệm  Phật  nhập  Vô  Sanh  Nhẫn.  Nay  trong  cõi 

này, nhiếp người niệm Phật quy về Tịnh Ðộ. Phật hỏi pháp Viên Thông, con 

chẳng chọn  lựa. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm tiếp  nối, đắc tam-ma-địa; ấy 

là bậc nhất. 

Nhận định: 

Kinh này dạy về pháp Niệm Phật Viên Thông: nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

tiếp nối; xoay về một mối, chẳng còn bị sáu thức sai sử nữa. Ấn Quang đại 

sư cho rằng đây là: 

“Phương pháp dụng công niệm Phật tuyệt diệu nhất. Nhiếp trọn sáu căn tức 

là: Tâm niệm Phật chuyên chú vào danh hiệu Phật chính là thâu nhiếp ý căn. 

Miệng niệm Phật sao cho rành rẽ, rõ ràng chính là thâu nhiếp thiệt căn. Tai 

nghe sao cho rành mạch, rõ ràng chính là thâu nhiếp nhĩ căn. Ba căn này đã 

gom  về câu  Phật  hiệu thì  mắt quyết chẳng thể  nhìn  loạn  xạ.  Lúc  niệm Phật 

mắt  nên  cụp  xuống,  tức  là  ánh  mắt  nhìn  xuống,  đừng  mở  to  mắt.  Mắt  đã 

nhiếp thì  mũi quyết chẳng thể  ngửi  xằng, tức là tỵ căn cũng bị  nhiếp. Thân 

phải cung kính tức là thân căn cũng bị nhiếp. 

Sáu căn đã nhiếp thì chẳng tán loạn nên tâm cũng không có vọng niệm. Ðấy 

mới là tịnh niệm. Nếu nhiếp được cả sáu căn mà niệm thì gọi là ‘tịnh niệm 

tiếp  nối’.  Nếu  thường  có  thể  giữ  được  tịnh  niệm  tiếp  nối  như  thế  thì  Nhất 

Tâm Bất Loạn và Niệm Phật Tam Muội đều sẽ có thể dần dần đạt được. 

Tam Ma Ðịa là tên gọi khác của Tam Muội, Hán dịch là Chánh Ðịnh, cũng 

dịch  là Chánh  Thọ. Chánh Ðịnh  nghĩa  là tâm an trụ  trong Phật  hiệu, chẳng 

còn  ruổi  chạy  theo  bên  ngoài.  Chánh  Thọ  nghĩa  là  chỗ  mình  nhận  lấy  chỉ 

duy nhất là cảnh duyên công đức của Phật hiệu, không còn hết thảy các cảnh 

duyên nào khác!” 

Ðiều này đủ chứng tỏ: Do ức niệm Phật hiệu, nhất định sẽ thấy Phật, tâm tự 

được khai ngộ. 

---o0o--- 

 5. Trích dẫn kinh A Di Ðà Cổ Âm Thanh Vương Ðà Ra Ni 

Tây  Phương  An  Lạc  thế  giới  hiện  đang  có  Phật  hiệu  A  Di  Ðà.  Nếu  có  tứ 

chúng  có  thể  chơn  chánh  thọ  trì  danh  hiệu  Phật  ấy,  tấm  lòng  kiên  cố,  nhớ 

nghĩ  chẳng  quên,  trong  vòng  mười  ngày  mười  đêm  trừ  bỏ  tán  loạn,  siêng 

năng tinh chuyên tu tập Niệm Phật  Tam  Muội. Nếu có thể  giữ tâm sao cho 

niệm  niệm  chẳng  dứt  thì  trong  vòng  mười  ngày  nhất  định  được  thấy  đức 

Phật  A  Di  Ðà  ấy  và  thấy  các  đức  Như  Lai  trong  mười  phương  thế  giới  và 

chỗ ở của các  ngài. Chỉ trừ hạng chướng  nặng,  độn căn, trong khoảng thời 

gian ngắn chưa thể thấy được [thì cứ đem] hết thảy các thiện đều hồi hướng 

nguyện được vãng sanh thế giới An Lạc. Ðến ngày lâm chung, A Di Ðà Phật 

và các đại chúng  hiện trước  người ấy an  ủi, khen  ngợi,  người ấy  liền được 

vãng sanh. 

Nhận định: 

Theo kinh này trì danh mười ngày chẳng ngớt thì có thể thấy được Phật. Nếu 

là  người chướng  nặng, độn căn tuy  nay chưa được thấy Phật, nhưng cứ hồi 

hướng nguyện sanh thì lúc lâm chung ắt sẽ được thấy, liền được vãng sanh. 

Ðiều  này  chứng  tỏ  trong  ba  thứ  tư  lương  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  phải  dùng 

Nguyện để dẫn đường. 

---o0o--- 

 6. Trích dẫn kinh Xưng Dương Chư Phật Công Ðức 

Nếu có ai được nghe tên của Vô Lượng Thọ Như Lai mà nhất tâm tin ưa, trì 

tụng, phúng  niệm, khởi  lên  vô  lượng  hoan hỷ rộng  xa, an  lập  ý  mình khiến 

cho  lòng  tin chắc chắn, chân  thật  mười  vạn  ức phần,  niệm đức Như Lai ấy 

thì kẻ  đó sẽ được  vô  lượng phước, sẽ  vĩnh  viễn  xa  lìa  nạn tam đồ.  Sau khi 

mạng chung đều sẽ vãng sanh về cõi đức Phật ấy. Lúc sắp lâm chung, nhất 

tâm tin ưa, niệm chẳng quên bỏ thì A Di Ðà Phật dẫn các tỳ kheo Tăng đứng 

trước mặt, Ma trọn chẳng thể hủy hoại tâm chánh giác của những người ấy. 

Nếu ai vào lúc tối hậu, nghe nói đến danh hiệu của A Di Ðà Như Lai, khen 

ngợi rồi tin tưởng chẳng hồ nghi, dùng tâm tương kính, dốc lòng niệm ngài 

như  nghĩ  đến  mẹ,  tất  cả  những  người  ấy  sẽ  được  thỏa  mãn  các  nguyện  nơi 

cõi đức Phật ấy. Còn kẻ  nào chẳng tin tưởng, khen  ngợi,  xưng dương công 

đức  của  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  lại  còn  báng  hủy  thì  trong  năm  kiếp  phải 

đọa địa ngục, chịu đủ các khổ. 

Nhận định: 

Theo kinh này, ai được nghe danh hiệu Phật tin ưa trì niệm đều sẽ được sanh 

trong cõi Phật ấy. Dù nghe danh ngài vào lúc tối hậu, nhưng chỉ cần tín niệm 

thiết  tha  thì  cũng  được  vãng  sanh.  Ðã  chẳng  tin  mà  còn  hủy  báng  thì  sẽ  bị 

đọa  địa  ngục.  Ðiều  này  chứng  tỏ:  Trong  pháp  môn  Trì  Danh,  Tín  là  điều 

trọng yếu! 

---o0o--- 

 7. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Ðảnh Tùy Nguyện Vãng Sanh Thập 

 Phương Tịnh Ðộ Phổ Quảng Sở Vấn 

Phổ Quảng Bồ Tát bạch Phật rằng: 

- Cõi  nước  Phật  tịnh  diệu  trong  mười  phương  có  sai  biệt  hay  chăng?  Vì  lẽ 

nào  đức  Thế  Tôn  khen  ngợi  cõi  Phật  A  Di  Ðà  rằng:  Những  người  nguyện 

vãng sanh thuận theo điều nguyện trong tâm họ, chỉ trong một niệm liền tới 

ngay đó? 

Phật dạy: 

- Thế giới Ta Bà con người nhiều tham trược. Người tin tưởng theo thì ít, kẻ 

tu  tập  tà  vạy  thì  nhiều;  chẳng  tin  chánh  pháp,  chẳng  thể  chuyên  nhất,  tâm 

loạn  vô chí.  [Các cõi  Phật]  thật sự không  sai biệt,  nhưng để cho các chúng 

sanh  có  nơi  chuyên  tâm  nên  ta  khen  ngợi  cõi  nước  kia  mà  thôi!  Những  kẻ 

vãng sanh ắt tùy theo ý nguyện mỗi người, không ai chẳng đắc quả! 

Nhận định: 

Kinh  này  minh  thị:  Chúng  sanh  căn  độn,  trược  loạn  nhiều  nên  Phật  muốn 

cho  họ  chuyên  tâm  một  cảnh,  dễ  được  vãng  sanh.  Ðủ  chứng  tỏ  rằng:  Ðiều 

trọng yếu hàng đầu của Tịnh nghiệp hành nhân là chuyên tu. 

---o0o--- 

 8. Trích dẫn kinh Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

* Thà chịu khổ địa ngục, 

Mà được nghe tên Phật. 

Chẳng hưởng vô lượng vui, 

Mà chẳng nghe tên Phật. 

Lấy Phật làm cảnh giới, 

Chuyên niệm nhưng chẳng niệm. 

Người ấy được thấy Phật, 

Số nhiều như tâm lượng. 

* Phổ Hiền Bồ Tát bảo các vị Bồ Tát và Thiện Tài rằng: 

- Này thiện nam tử! Nếu muốn thành tựu môn công đức này thì nên tu mười 

thứ  nguyện  hạnh  rộng  lớn:  Một  là  lễ  kính  chư  Phật,  hai  là  khen  ngợi  Như 

Lai, ba là rộng tu cúng dường, bốn là sám hối nghiệp chướng, năm là tùy hỷ 

công đức, sáu là thỉnh chuyển pháp luân, bảy là khuyên Phật trụ thế, tám là 

thường  học  theo  Phật,  chín  là  luôn  tùy  thuận  chúng  sanh,  mười  là  đều  hồi 

hướng hết cả…. 

Nếu lại có người dùng tâm thâm tín, đối với các đại nguyện này thọ trì, đọc 

tụng  cho  đến  biên  chép  một  bài  kệ  bốn  câu  thì  sớm  có  thể  trừ  diệt  được 

nghiệp Ngũ Vô Gián. Lúc sắp mạng chung, trong sát na cuối cùng, hết thảy 

các căn thảy đều tan hoại, chỉ còn nguyện vương này chẳng hề bỏ lìa, trong 

hết  thảy thời  nó  luôn dẫn đường đằng trước, trong khoảng sát  na  liền được 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

* Kệ rằng: 

Nguyện tôi lúc mạng sắp lâm chung, 

Trừ sạch hết thảy các chướng ngại, 

Diện kiến đức Phật A Di Ðà 

Liền được vãng sanh cõi An Lạc 

Tôi đã vãng sanh cõi ấy rồi 

Hiện tiền thành tựu đại nguyện này 

Viên mãn hết thảy không còn sót, 

Lợi lạc hết thảy chúng sanh giới, 

Chúng hội của Phật đều thanh tịnh. 

Khi ấy, tôi sanh trong sen đẹp 

Tận mặt thấy Phật Vô Lượng Quang 

Hiện tiền thọ ký Bồ Ðề quả. 

Nhận định: 

Theo  kinh  này,  chỉ  nghe  được  danh  hiệu  của  Phật  là  đã  gieo  trồng  cái  nhân  thù  thắng, 

chuyên niệm chẳng ngơi, lại phát hạnh nguyện rộng lớn thì nhất định được vãng sanh gặp 

Phật. Ðiều này chứng tỏ danh hiệu Phật công đức chẳng thể nghĩ bàn, công đức của hạnh 

nguyện cũng chẳng thể nghĩ bàn. Bởi thế, trong kinh Vô Lượng Thọ, trước hết thuật hạnh 

nguyện Phổ Hiền để khuyến tấn hành giả. Xin hãy lấy Trì Danh làm Chánh Hạnh, dùng 

Tín Nguyện dẫn đường, nhất tâm chuyên niệm, chẳng xen tạp các nghiệp khác! 

---o0o--- 

 9. Trích dẫn kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng 

 Ðại Viên Mãn Vô Ngại Ðại Bi Tâm Ðà Ra Ni 

Phật dạy: 

-  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đây,  hết  thảy  trời,  người  thường  phải  nên  cúng 

dường, chuyên xưng danh hiệu thì được vô lượng phước, diệt vô lượng tội, 

mạng chung sanh về cõi A Di Ðà Phật. 

Nhận định: 

Kinh này minh thị: Chuyên xưng thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ hưởng 

phước,  diệt  tội,  mạng  chung  vãng  sanh,  đủ  chứng  tỏ  công  đức  xưng  danh 

ngài chẳng khác gì công đức niệm Phật. Xin hãy niệm kèm thêm danh hiệu 

ngài  ngoài  lúc  niệm  Phật.  Nếu  gặp  phải  hoạn  nạn,  hãy  nên  chuyên  niệm 

Quán  Âm  vì  đức  Quán  Âm  bi  tâm  cực  thiết,  thay  Phật  rủ  lòng  từ cứu  khổ, 

cảm ứng rất mau. 

---o0o--- 

 10. Trích dẫn kinh Văn Thù Sư Lợi Phát Nguyện 

Nguyện tôi lúc mạng chung 

Trừ diệt các chướng ngại 

Diện kiến A Di Ðà 

Vãng sanh cõi An Lạc, 

Sanh cõi Phật ấy xong 

Thành mãn các đại nguyện 

A Di Ðà Như Lai, 

Hiện tiền thọ ký tôi 

Nhận định: 

Kinh Bi Hoa nói Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát được Phật thọ ký: trong tương lai 

sẽ  thành  Phật  ở  thế  giới  Thanh  Tịnh  Vô  Cấu  Bửu  Chân  nơi  phương  Nam, 

hiệu là Phổ Kiến. Phổ Hiền Bồ Tát được Phật thọ ký trong tương lai sẽ thành 

Phật ở phương Bắc trong thế giới Tri Thủy Thiện Trụ Tịnh Công Ðức, hiệu 

là  Trí  Cang  Hống  Tự  Tại  Tướng  Vương.  Cả  hai  vị  đều  phát  nguyện  vãng 

sanh  Cực  Lạc  thế  giới  đủ  thấy  tầm  trọng  yếu  của  việc  phát  nguyện.  Bọn 

phàm  phu  chúng  ta  phải  sớm  học  đòi  phát  nguyện  theo,  chẳng  được  coi 

thường! 

---o0o--- 

 11. Trích dẫn kinh Văn Thù Sở Thuyết Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật 

Văn Thù Sư Lợi bạch Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Hành như thế nào để mau 

đắc A Nậu Bồ Ðề?” 

Phật dạy: “[Hãy  hành] Nhất Hạnh  Tam Muội. Thiện  nam tử, thiện  nữ nhân 

tu tam muội này thì mau đắc A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề”. 

Văn Thù Sư Lợi thưa: “Thế nào là Nhất Hạnh Tam Muội?” 

Phật dạy: “Pháp giới nhất tướng, buộc duyên nơi pháp giới gọi là Nhất Hạnh 

Tam  Muội.  Nếu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  muốn  nhập  Nhất  Hạnh  Tam 

Muội thì  hãy ở chỗ  vắng  vẻ, bỏ các loạn  ý, chẳng  giữ  lấy tướng  mạo, buộc 

tâm nơi một đức Phật, chuyên xưng danh hiệu, tùy theo đức Phật đó ở chốn 

nào thì đoan chánh thân thể hướng thẳng về đó. Nếu có thể trong mỗi niệm 

luôn nghĩ nhớ về một đức Phật thì ngay trong mỗi niệm thấy được chư Phật 

quá khứ, hiện tại, vị lai. Vì sao vậy? Công đức niệm một đức Phật vô lượng, 

vô  biên,  chẳng  khác  gì  công  đức  niệm  vô  lượng  chư  Phật.  Nếu  đắc  Nhất 

Hạnh Tam Muội thì đều hiểu rõ hết thảy pháp môn trong các kinh”. 

Nhận định: 

Kinh  này  minh  thị:  Nếu  muốn  mau  được  thành  Vô  Thượng  Phật  Quả  thì 

phải nên tu Nhất Hạnh Tam Muội, chẳng chấp lấy tướng mạo, chuyên xưng 

Phật danh, chẳng cần phải quán tưởng hay tham cứu chi cả! 

---o0o--- 

 12. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Phổ Hiền Hạnh Pháp 

Cách  sám  hối  của  hàng  vương  giả,  đại  thần,  cư  sĩ,  tể  quan,  mọi  người  như 

sau: 

Một là phải chánh tâm, chẳng báng Tam Bảo, chẳng chướng ngại người xuất 

gia,  chẳng  làm  điều  ác,  gây  khó  dễ  cho  người  phạm  hạnh,  phải  hệ  niệm  tu 

pháp Lục Niệm. 

Hai là hiếu dưỡng phụ mẫu, cung kính sư trưởng. 

Ba là dùng chánh pháp trị quốc, chẳng tà uổng nhân dân. 

Bốn  là  trong  sáu  ngày  trai,  trong  tất  cả  các  chốn  thuộc  quyền  cai  quản  của 

mình ra lệnh chẳng được sát sanh. 

Năm là hãy nên tin sâu nhân quả, tin đạo Nhất Thật, biết Phật chẳng diệt. 

Nếu có ai tu tập pháp sám  hối  này thì chư Phật sẽ  hộ  trợ, chẳng  lâu sau sẽ 

thành A Nậu Bồ Ðề. 

Nhận định: 

Những điều dạy ở đây chỉ đại đồng tiểu dị so với ba phước trong Quán Kinh, 

đủ tỏ  rõ:  vua, quan tu Tịnh  nghiệp phải  nên  theo đúng  như kinh  này  mà tu 

tập sám hối thì mới thành được tịnh nhân. 

---o0o--- 

 13. Trích dẫn Thiền Tông Bí Mật kinh 

Lúc bấy giờ, Tịnh Pháp Bồ Tát lại bạch cùng đức Phật: 

-  Khi  trước  đức  Như  Lai  thuyết  pháp  dạy  các  chúng  sanh  chỉ  cần  tịnh  tâm 

mình, nếu ai tâm tịnh thì cõi Phật tịnh. Lại nói: “Hết thảy chúng sanh niệm 

danh  hiệu  A  Di  Ðà  Phật  quyết  định  sanh  Tịnh  Ðộ”.  Nếu  như  tâm  tịnh  cõi 

Phật sẽ tịnh thì tịnh tâm lập địa thành Phật, cần gì phải niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Ðộ? Nếu để tịnh cõi nước cần phải niệm Phật thì sao Như Lai lại bảo: 

“Hết  thảy  tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh?”  Xin  giảng  về  hai  pháp  môn  này  để 

người học Thiền Na và chúng sanh niệm Phật không còn khởi lên nghi hoặc, 

gièm báng lẫn nhau, trở ngại nẻo tu hành. 

Phật dạy: 

- Này  thiện  nam  tử!  Khi  xưa,  lúc  Như  Lai  thuyết  pháp  từng  đã  nói  hai  thứ 

phương  tiện  như  thế,  nhưng  chúng  sanh  kia  chẳng  hiểu  ý  nghĩa  niệm  Phật 

Như Lai đã nói, cũng chẳng thông đạt ý chỉ “tâm tịnh thời Phật độ tịnh” của 

Như  Lai  đã  giảng,  chỉ  chấp  trước  văn  tự,  cho  rằng:  Niệm  Phật  chỉ  là  khẩu 

niệm,  chẳng  biết  niệm  bằng  tâm  niệm.  Niệm  niệm  chẳng  tạp,  niệm  niệm 

chẳng  đoạn,  niệm  niệm  là  Phật.  Phật  ở  trong  tâm  ông,  tâm  ông  làm  Phật, 

ngay nơi sắc thân của chính mình thành tựu huệ thân. Tu Tịnh Ðộ cũng phải 

nên như thế. 

Nay  chúng  sanh  điên  đảo,  miệng  tuy  niệm  Phật,  tâm  chẳng  khế  hợp  với 

Phật, mình cùng Phật sai khác thì Tịnh Ðộ càng xa. Còn như Duy Tâm Tịnh 

Ðộ vốn là để dạy các chúng sanh tu tập Thiền Ðịnh nhất tâm bất loạn. Buông 

bỏ  hết  thảy  lợi  dục  trần  lao,  phiền  não  vọng  tưởng,  một  tấc  linh  đài  rỗng 

rang,  thông  suốt,  thầm  thầm,  lặng  lặng,  trạm  tịch  vô  vật.  Ðó  gọi  là  “tịnh 

tâm”. Do tâm thanh tịnh nên đạo tràng của đức Phật chơn thật sẵn có của ta 

chẳng nhiễm, chẳng uế. Như nay chúng sanh tu tập Thiền Ðịnh, vọng tưởng 

Nhân,  Ngã  rối  bời  trong  tâm,  hợm  mình,  khinh  người,  thích  a  dua,  xu  lợi, 

cậy mình thế cả, giàu to, thích kết giao người quyền quý. Cái niệm ban đầu 

của  việc  tọa  thiền  chẳng  biết,  chẳng  hay,  sa  vào  lưới  tục,  dù  cho  có  những 

khổ hạnh từ trước cũng đều thành căn nguyên phú quý. Tâm đã chẳng tịnh, 

làm sao tịnh cõi Phật được? Vì thế, trước kia, Như Lai nói trang nghiêm cõi 

Phật tức là chẳng phải là trang nghiêm. 

Này thiện nam tử! Nếu kẻ nào tu tập Thiền Ðịnh mà thật sự có thể nhập Phật 

tri  kiến,  duy  tâm  Tịnh  Ðộ  thì  Phật  biết  là  người  ấy  quyết  định  thành  Phật. 

Người  niệm  Phật  kia  duy  tâm  niệm  Phật  quyết  định  sanh  về  Tịnh  Ðộ.  Còn 

nếu cả hai điều ấy đều chẳng đạt được thì đường Bồ Ðề xa vời, tự mất công 

đức, chớ báng Như Lai! 

Nhận định: 

Dùng kinh này để chứng minh thì Thiền lẫn Tịnh đều thuộc Duy Tâm, đều là 

phương  tiện  nhập  môn,  nhưng  niệm  danh  hiệu  Phật  thật  là  phương  tiện  tối 

thắng trong các phương tiện, so ra thật khế cơ. Xin hãy thâm nhập một môn, 

chẳng cần phải song tu, thật chẳng thể gièm báng lẫn nhau. 

---o0o--- 

 14. Trích dẫn kinh Tọa Thiền Tam Muội Pháp Môn 

Bồ Tát tọa thiền chẳng niệm hết thảy, chỉ niệm một đức Phật liền được tam 

muội. 

Nhận định: 

Theo  kinh  này,  Tọa  Thiền  chỉ  niệm  Phật,  đủ  chứng  tỏ  Thiền,  Tịnh  bất  nhị. 

Ðiểm  bất  đồng  chỉ  là  Thiền  trọng  minh  tâm  kiến  tánh,  Tịnh  trọng  Tín  - 

Nguyện - Hạnh mà thôi. 

---o0o--- 

 15. Trích dẫn Vô Lượng Thọ Kinh Luận của Thiên Thân Bồ Tát 

Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân tu Ngũ Niệm Môn, thực hành thành tựu thì 

rốt ráo được sanh về cõi nước An Dưỡng, gặp đức A Di Ðà Phật. 

1- Một là Lễ Bái Môn: Thân nghiệp lễ bái A Di Ðà Như Lai để sanh về cõi 

ấy. 

2- Hai  là Tán Thán Môn: khẩu  nghiệp khen  ngợi, xưng danh  hiệu đức Phật 

ấy như quang minh trí tướng của đức Phật ấy, như danh nghĩa của đức Phật 

ấy vì muốn được như thật tu hành tương ứng vậy. 

3- Ba là Tác Nguyện Môn: Tâm thường phát nguyện, nhất tâm chuyên niệm, 

rốt ráo sanh về cõi nước An Lạc, vì muốn được như thật tu hành Xa Ma Tha 

vậy. 

4- Bốn  là  Quán  Sát  Môn:  Trí  huệ  quán  sát,  chánh  niệm  quán  sát  cõi  ấy,  vì 

muốn như thật tu hành Tỳ Bát Xá Na vậy. Quán Sát gồm có ba: Một là quán 

sát công đức trang nghiêm của cõi ấy, hai là quán sát công đức trang nghiêm 

của đức Phật A Di Ðà, ba là quán sát công đức trang nghiêm của các vị Bồ 

Tát cõi ấy. 

5-  Năm  là  Hồi  Hướng  Môn:  Chẳng  bỏ  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  não,  tâm 

thường  phát  nguyện,  lấy  hồi  hướng  làm  đầu  vì  được  thành  tựu  tâm  đại  bi 

vậy. 

Nhận định: 

Bồ  Tát  tông  (giải  thích  kinh  bằng  cách  chú  trọng  đến  pháp  môn  được  dạy 

bởi kinh ấy, chứ không chú trọng giải thích từng câu, từng đoạn) Vô Lượng 

Thọ  Kinh  bèn  soạn  Nguyện  Sanh  Kệ  Luận.  Hễ  ai  thấy  nghe  đều  nguyện 

vãng sanh nên còn có tên là Vãng Sanh Luận. Cùng với kinh A Di Ðà, kinh 

Vô  Lượng  Thọ  và  Quán  Kinh,  luận  này  hợp  thành  Tịnh  Tông  Tam  Kinh 

Nhất Luận. Ðại sư Ðàm Loan chú giải như sau: 

“Danh hiệu Vô Ngại Quang Như Lai ấy là tướng trí huệ, phá được vô minh 

của  hết  thảy  chúng  sanh,  thỏa  mãn  chí  nguyện  của  hết  thảy  chúng  sanh. 

Nhưng nếu có ai xưng danh, ức niệm mà vô minh vẫn còn, chẳng được thỏa 

mãn  chí  nguyện  thì  là  do  chẳng  tu  hành  như thật,  do  chẳng  tương  ứng  với 

danh  nghĩa,  nghĩa  là:  chẳng  biết  Như  Lai  là  thân  Thật  Tướng.  Có  ba  điều 

chẳng tương ứng: 

- Một là tín tâm chẳng thuần vì hoặc còn, hoặc mất. 

- Hai là tín tâm bất nhất vì không quyết định. 

- Ba là tín tâm chẳng liên tục, vì các niệm khác xen vào. 

Ba  câu  này  lần  lượt  lập  thành  lẫn  nhau:  Do  tín  tâm  chẳng  thuần  nên  tâm 

không  quyết  định.  Do  không  quyết  định  nên  niệm  chẳng  liên  tục.  Cũng  có 

thể bảo là vì niệm chẳng liên tục nên chẳng được quyết định, vì chẳng được 

quyết định nên tâm chẳng thuần. Không có những điều ấy thì gọi là như thật 

tu hành tương ứng. 

Hồi hướng có hai điều: 

a. Một là vãng tướng: đem công đức của chính mình hồi thí hết thảy chúng 

sanh, nguyện cùng vãng sanh cõi Phật An Lạc của A Di Ðà Như Lai. 

b. Hai là hoàn tướng: Ðã sanh trong cõi ấy rồi, được thành tựu sức phương 

tiện  Xa  Ma  Tha,  Tỳ  Bát  Xá  Na  rồi  trở  vào  rừng  rậm  sanh  tử,  giáo  hóa  hết 

thảy chúng sanh cùng hướng đến Phật đạo. 

Dù là Vãng hay Hoàn đều là cứu vớt chúng sanh vượt qua biển sanh tử, cho 

nên bảo Hồi Hướng làm đầu vì được thành tựu tâm Ðại Bi vậy!” 

Bản  chú  giải  này  lâu  ngày  đã  thất  lạc.  Ðến  cuối  đời  Thanh,  cư  sĩ  Dương 

Nhân  Sơn  mới  tìm  lại  được  ở  Nhật  Bản,  khắc  bản  lưu  hành  trong  đời.  Ấn 

Quang  đại  sư  đem  in  vào  cuối  cuốn  Thập  Yếu.  Ðiều  này  cho  thấy:  trong 

khóa lễ sáng tối, cần phải lễ Phật, tán thán, phát nguyện, hồi hướng. Chỉ có 

mỗi Quán Sát Môn thuộc về Quán Tưởng Niệm Phật, kẻ trì danh bất tất phải 

kiêm tu. 

---o0o--- 

 16. Trích dẫn Ðại Thừa Khởi Tín Luận của Mã Minh Bồ Tát 

Như  Lai  có  phương  tiện  thù  thắng  nhiếp  hộ  tín  tâm,  nghĩa  là:  Dùng  nhân 

duyên chuyên ức niệm Phật để tùy nguyện được sanh về cõi Phật ở phương 

khác,  thường  gặp  đức  Phật,  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  ác  đạo  như  Khế  Kinh  nói: 

“Nếu ai chuyên niệm Tây Phương Cực Lạc Thế Giới A Di Ðà Phật, đem tất 

cả thiện căn hồi hướng, nguyện cầu sanh về thế giới ấy liền được vãng sanh. 

Vì thường thấy Phật nên trọn chẳng thối chuyển”. 

Nhận định: 

Ðây  là  lấy  Niệm  Phật  làm  phương  tiện  thù  thắng,  tùy  nguyện  được  vãng 

sanh và dẫn kinh để làm chứng. 

---o0o--- 

 17. Trích dẫn Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận của Long Thọ Bồ Tát 

Phật pháp có vô lượng môn như đường thế gian có khó, có dễ. Ði đường bộ 

thì khổ, đi đường thủy ngồi thuyền thì sướng. Bồ Tát đạo cũng thế! Hoặc có 

kẻ  thì  siêng  hành  tinh  tấn,  hoặc  có  người  dùng  Tín  làm  phương  tiện,  dễ  đi 

mà  chóng  đạt  A  Duy  Việt  Trí.  Nếu  ai  muốn  mau  đạt  đến  địa  vị  Bất  Thối 

Chuyển thì hãy nên dùng tâm cung kính, chấp trì xưng danh hiệu. 

Nhận định: 

Luận này chứng minh các pháp môn khác đều là Nan Hành Ðạo, chỉ mỗi Tín 

Nguyện Trì Danh là Dị Hành Ðạo. 

Trí Giả  đại sư  nói: “Nan  Hành  là trong đời ác  ngũ trược, vào  lúc không có 

Phật  mà cầu  A  Bệ Bạt Trí thì thật khó đạt được. Như người thọt chân,  một 

ngày bất quá đi được mấy dặm, hết sức nhọc nhằn, đó là nói về Tự Lực. 

Dị Hành đạo là tin lời Phật dạy Niệm Phật tam muội, nguyện sanh Tịnh Ðộ, 

nương  vào  nguyện  lực  nhiếp  trì  của  Phật  A  Di  Ðà,  quyết  định  vãng  sanh. 

Như  người  theo  đường  thủy,  đi  bằng  sức  thuyền,  trong  khoảnh  khắc  đã  đi 

ngàn dặm. Ðó là nói về Tha Lực vậy!” 

A Duy Việt Trí tức là A Bệ Bạt Trí, dịch là Bất Thối Chuyển. Ðoạn luận này 

chứng rõ: Bỏ khó theo dễ, vãng sanh Cực Lạc liền được bất thối chuyển 



---o0o--- 

 18. Trích dẫn Tây Phương Xác Chỉ của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát 

* Nếu niệm Phật chẳng thể nhất tâm thì chỉ dứt ý tưởng lo cầu đắc định, cứ 

từ từ niệm, cốt sao tiếng hợp với tâm, tâm nương theo tiếng. Niệm lâu ngày, 

tự  được  các  niệm  lặng  trong,  tâm  cảnh  tuyệt  chiếu,  chứng  nhập  Niệm  Phật 

Tam Muội. Nhưng thường ngày cần phải niệm cho nhiều, từ ngàn niệm đến 

vạn  niệm.  Tâm  không  gián  đoạn  thì  căn  khí  mới  dễ  thành  thục  nhất.  Nếu 

cưỡng ép tâm chuyên nhất thì trọn chẳng chuyên nhất nổi. 

* Kệ rằng: 

Nói ít một câu chuyện 

Niệm nhiều một câu Phật 

Ðánh chết được vọng niệm 

Pháp thân ngươi hiển lộ 

* Tâm hành xứ diệt là chơn tâm thường trụ của chư Phật. Tâm hành xứ hữu 

là nghiệp tâm sanh tử của chúng sanh, chẳng có kẽ hở bằng tơ tóc. Nếu các 

ông có thể miên mật gia công, khiến cho cái tâm này không chút hở trống thì 

mới  được  tương  ưng  đôi  phần.  Ðừng  tu  sơ  sài  nửa  năm,  mười  tháng  rồi  tự 

cho  là  mình  đã  khổ  tâm  tu  đạo,  chẳng  biết  rằng  đấy  chính  là  điều  chướng 

đạo, cần phải dè chừng. 

Hơn  nữa,  dẫu  gia  công  tu  tập  mạnh  mẽ  nhưng  nếu  chưa  đạt  đến  mức  như 

tường  đồng,  vách  sắt,  đẩy  chẳng  đổ,  dời  chẳng  lay  thì  vẫn  chưa  tạo  thành 

một phiến [nhất tâm], chớ nên thấy có chút ảnh hưởng đã ngừng tay. Ấy là 

nửa đường bỏ dở, đến nỗi phí hết công lao khi trước, chẳng lợi ích mảy may. 

Ðây chính là căn bịnh lớn của người học đạo, các ông chẳng nên không biết! 

Cần phải biết rằng: Phật pháp như biển cả, càng vào bên trong càng thấy sâu, 

dứt khoát chẳng thể dùng chút tri kiến nhỏ nhoi hòng lãnh hội được hết nổi. 

Phải tu tập suốt đời, gắng hết sức tu tập, đừng nghĩ là dễ dàng. 

*  Niệm  Phật  Tam  Muội  là  từ đại  thế  lực  nơi  tâm  ông  tạo  thành  chứ chẳng 

phải là do cái khác mà có. Nay các ông niệm Phật suốt ngày đêm vẫn chẳng 

được nhất tâm, loạn tưởng vẫn còn cách trở chơn tâm đều là vì chưa tận lực 

dụng tâm. 

* Tâm vốn vô niệm, hễ niệm thì tưởng sanh. Tưởng ấy hư vọng, lưu chuyển 

sanh tử. Nên biết: Một câu A Di Ðà Phật đây chẳng từ tưởng sanh, chẳng từ 

niệm  có;  chẳng  trụ  vào  trong  hay  ngoài; chẳng  có  tướng  mạo  thì  các  vọng 

tưởng chấm dứt. Thân thanh tịnh vi diệu chơn thật của Như Lai chẳng phải 

một,  chẳng  phải  hai,  chẳng  thể  phân  biệt.  Niệm  như  thế  thì  phiền  não  trần 


lao liền chẳng đoạn, chẳng trói, chỉ là nhất tâm. Phải đạt nhất tâm mới gọi là 

chấp  trì  danh  hiệu,  mới  gọi  là  nhất  tâm  bất  loạn,  Tịnh  nghiệp  thành  tựu, 

chứng ngay vào thượng phẩm. 

Phàm  phu  đời  trược  tâm  trí  cạn  cợt,  kém  cỏi,  chưa  thể  thâm  đạt  chí  lý  nên 

phát đại nguyện, nguyện sanh về Cực Lạc. Sau đó, chí thành khẩn thiết xưng 

niệm  A  Di  Ðà  Phật  sao  cho  tiếng  niệm  duyên  theo  tâm,  tâm  duyên  theo 

tiếng, tiếng và tâm nương dựa lẫn nhau như mèo rình chuột, lâu ngày chẳng 

mất thì nhập chánh ức niệm tam muội. 

* Người tu Tịnh nghiệp: đi, đứng, nằm, ngồi, đứng lên, ngồi xuống, ăn uống 

đều  nên  hướng  về  phương  Tây  thì  sự  cơ  cảm  dễ  thành,  căn  cảnh  dễ  thuần 

thục. Trong thất chỉ bày một tượng Phật, một quyển kinh, một lò hương, một 

cái bàn, một cái giường, một cái ghế, chẳng được bày nhiều thứ khác. Trên 

sân cũng quét dọn thanh tịnh để đi kinh hành không trở ngại gì. 

Cần giữ cho tâm này chẳng vướng bận mảy  may gì, quên hết  muôn  mối lo, 

trống rỗng, chẳng biết có thân, chẳng hay có đời, cũng chẳng biết việc mình 

đang  làm  ngày  nay  là  việc  tu  hành.  Ðược  vậy  thì  ngày  càng  gần  với  đạo, 

ngày càng cách xa đời, mới xu hướng Tịnh nghiệp được. Lúc bình thời ông 

đã  có  thể  buông  bỏ  sạch  hết  thảy  sự,  trong  ý  niệm  chẳng  còn  chút  vướng 

mắc  nào  thì  khi  đại  hạn  xảy  đến,  thanh  thản,  thảnh  thơi,  chẳng  có  ý  tưởng 

lưu luyến con cái, nuối tiếc tấm thân, con cháu, há chẳng phải là hành vi của 

bậc đại trượng phu ư? 

Bởi vậy, ông nên nhất ý tu hành, chẳng còn dính mắc điều gì khác nữa. Ðó 

chính là điều then chốt nhất. Còn như cách thức Tịnh tu thì chẳng ngoài hai 

chữ ‘chuyên cần’. Chuyên là chẳng làm chuyện gì khác. Cần chẳng bỏ uổng 

lúc nào. 

Nay ông sáng dậy liền tụng một quyển kinh Di Ðà, trì một ngàn câu A Di Ðà 

Phật, đối trước Phật hồi hướng, niệm bài Nhất Tâm Quy Mạng vì bài này lời 

lẽ  giản  dị  nhưng  ý  nghĩa  súc  tích.  Ðấy  chính  là  công  khóa  trong  một  thời. 

Nếu  như  lúc sơ khởi, thân tâm còn chưa  yên  thì  mỗi  ngày chỉ  hành  trì bốn 

thời.  Ðã  hơi  yên  thì  dần  dần  tăng  đến  sáu  thời,  lại  tăng  dần  đến  mười  hai 

thời: tụng được mười hai quyển kinh, niệm danh hiệu Phật một vạn hai ngàn 

tiếng.  Trong  lúc  hồi  hướng  lại  lễ  Phật  trăm  lạy,  cũng  có  thể  chia  làm  bốn 

thời. Ðấy là thường khóa mỗi ngày. Những lúc khác chẳng cần tính vô số ấy. 

Dù  niệm  thầm  hay  niệm  ra  tiếng  đều  phải  nhiếp  tâm  niệm  chắc  chắn  mà 

thôi…  Trong  pháp  trì  danh,  cần  phải  mỗi  câu  mỗi  chữ,  tâm  và  tiếng  phải 

nương  theo  nhau,  chẳng  được  xen  tạp  mảy  may  ý  niệm  thế  tục.  Lâu  ngày 

thành thục, quyết định được vãng sanh Cực Lạc, ngồi trên hoa sen báu, đạt 

lên địa vị Bất Thối. Nếu năm tháng tuổi già chưa hết, do ông đã chứng đắc 

như thế, ông sẽ dạy dỗ đại chúng hòng báo ân sâu của Phật. 

* Khi tụng kinh phải đều đặn, bình tịnh, đừng hoãn đãi, đừng gấp gáp, chẳng 

nhanh, chẳng chậm. Niệm Phật cần phải từng tiếng ứng theo tâm, chẳng thô 

tháp,  chẳng  lao  chao,  chẳng  hư  phù,  chẳng  trầm  trệ  mà  niệm.  Ðến  lúc  hồi 

hướng, chẳng phải là tụng bản văn Hồi Hướng một lượt là xong, mà phải từ 

trong  tâm  mình  phát  ra  lời  nguyện  Ðại  Bồ  Ðề  chơn  chánh,  chí  thành  khẩn 

thiết, nguyện khắp hết thảy chúng sanh cùng vãng sanh Cực Lạc, nhưng tâm 

mình chẳng chấp trước hệt như hư không. Ðấy gọi là hồi hướng. 

Lại khi tịnh tọa,  nên phản quán thâm cứu: Phật chính  là tâm ta, tâm  này  là 

Phật,  chẳng  cần  phải  cầu  tự bên  ngoài,  đúng  như tâm  mà  trụ,  không  năng, 

không sở. Quán sát đúng đắn, chắc chắn như thế không còn có niệm khác thì 

gọi  là  tu  hành  tam  muội.  Cẩn  thận  chớ  quên  mình,  tâm  nguội  lạnh  như  đã 

chết, kẻo lại lạc vào tri kiến của ma tà ngoại đạo. Ngồi tịnh tọa một thời như 

vậy xong liền đứng dậy đi kinh hành, rồi lại trì tụng theo thứ tự. 

Nếu cứ gấp gấp gáp gáp làm liền một hơi, cho là đã hoàn tất khóa tụng của 

một  ngày  nhưng  rốt cục  thành  ra  tụng  niệm  cẩu  thả,  chẳng  phải  là  tu  hành 

chơn  chánh  vậy.  Ðại  để,  người  học  đạo  chẳng  tuân  lời  tri  thức  răn  dạy  thì 

nhất định sẽ  nhọc  nhằn  nhưng  vẫn  vô  ích, chưa được lâu đã  nản. Cẩn thận, 

cẩn thận! 

Thêm  nữa,  đối  với  những  thứ  chánh  báo,  y  báo  trang  nghiêm  cõi  Tịnh  Ðộ 

được giảng trong các kinh, ông phải giảng, tụng  minh bạch. Giả sử lúc tịnh 

tọa hoặc kinh hành hoặc khi lễ tụng, nếu như Tịnh Ðộ hiện tiền thì hiểu biết 

rành rẽ, chẳng bị dị cảnh mê hoặc. 

* Phàm  hết thảy tướng  nhân  ngã, tướng danh  lợi, tướng sân  hỷ  v.v… trong 

thế  gian  chẳng  phải  chỉ  phát  xuất  từ  nơi  thân,  mà  nó  phát  xuất  từ  lưới  trần 

dằng  dặc  từ  trước.  Hễ  tâm  vướng  mắc  đôi  chút  liền  tạo  thành  nhân  duyên 

chướng  đạo.  Ông  cần  phải  hiểu  rõ  như  thế!  Ông  chỉ  cần  thân  lễ  A  Di  Ðà 

Phật, miệng tụng A Di Ðà, tâm niệm A Di Ðà, chẳng hề có chút mảy may ý 

niệm nào khác liền sạch làu trần cấu, xé nát lưới trần, sanh về cõi Cực Lạc. 

*  Nếu  lo thân  mình bị ràng buộc  trong  lưới  rập thế sự,  ý  niệm  chẳng  được 

thanh  tịnh  thì  chỉ  cần  phát  nguyện  xa  lìa,  cầu  giải  thoát,  đem  tâm  khăng 

khăng quy hướng thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Ðà thay cho cái tâm bon 

chen danh lợi liền có thể dứt trần lao, bước trên đường giác. 

* Nói chung, người tu Tịnh Ðộ kỵ nhất là xen tạp. Thế nào là xen tạp? Tức 

là vừa tụng kinh, vừa trì chú, vừa kết hội, lại ưa nói đôi chút về sự khẩn yếu 

của Thiền, lại ưa bàn những chuyện cát hung, họa phước, thấy thần, gặp quỉ. 

Ðấy  chính  là  xen  tạp.  Ðã  xen  tạp  thì  tâm  chẳng  chuyên  nhất.  Tâm  chẳng 

chuyên nhất thì khó thấy Phật vãng sanh, phí uổng cả một đời. Nay ông chớ 

nên làm như thế, chỉ khẩn thiết trì một câu A Di Ðà Phật, cầu sanh về Cực 

Lạc. Lâu ngày công hạnh thành tựu, mới là chẳng sai lầm vậy. 

*  Có  bịnh  vẫn  còn  chưa  chết  thì  nên  dứt  mọi  buộc  ràng,  an  tâm  đoan  tọa, 

niệm  thân  vô  thường,  niệm  thế  vô  thường.  Tất  cả  vọng  duyên  buông  bỏ 

xuống  hết, từ từ  niệm  một câu  A Di Ðà Phật, tự  nhiên  lục trần chẳng sanh, 

nhất  tâm  thanh  tịnh  thì  chẳng  những  lành  được  căn  bịnh  trong  đời  này  mà 

căn bịnh sanh tử cũng nhờ đó được dứt khỏi. 

Nhận định: 

Bồ  Tát  minh  thị: Cách  thức  tu  hành chẳng ngoài  hai chữ: Chuyên  là chẳng 

làm  việc  nào  khác,  Cần  là  chẳng  hề  bỏ  uổng  lúc  nào,  lâu  ngày  thành  thục, 

quyết  định  được  sanh  về  Cực  Lạc.  Ðủ  thấy:  nếu  có  thể  đem  cái  tâm  quy 

hướng  Cực  Lạc  đánh  đổi  cái  tâm  bon  chen  danh  lợi,  buông  xuống  vạn 

duyên, nhiếp tâm niệm nhiều thì dần dần sẽ nhập Niệm Phật Tam Muội, lâm 

chung quyết sanh Cực Lạc vậy! 

---o0o--- 

 19. Trích dẫn Lược Luận An Lạc Tịnh Ðộ Nghĩa của Ðàm Loan đại sư 

Ví  như  có  người  ở  chỗ  khuất  khúc  nơi  đồng  hoang  gặp  phải  oán  tặc  vung 

gươm hùng hổ chạy đến toan giết. Người ấy rảo chạy, thấy phải vượt sông. 

Nếu vượt được sông thì đầu cổ mới còn. Lúc bấy giờ, chỉ nghĩ phương cách 

vượt sông: “Ta đến bên bờ sông,  mặc áo mà  lội  hay  là cởi áo  mà bơi? Nếu 

vẫn  mặc  áo  sợ  chẳng  qua  nổi.  Nếu  cởi  áo  ra,  e  không  kịp  nữa!”  Chỉ  có  ý 

niệm ấy, không còn duyên nào khác. Nghĩ cách nào vượt được sông chính là 

nhất niệm. Dụng tâm chẳng tạp như vậy thì gọi là thập niệm tiếp nối. 

Hành giả cũng vậy, niệm A Di Ðà Phật như kẻ kia nghĩ cách vượt sông trong 

suốt  mười  niệm. Nếu  niệm danh  hiệu Phật không có tâm  nào khác  xen tạp, 

tâm tâm tiếp nối nhau cho đến mười niệm liên tiếp. [Ðiều này] tựa hồ chẳng 

khó,  nhưng  tâm  phàm  phu  như  ngựa  hoang,  thức  còn  quá  khỉ  vượn,  rong 

ruổi sáu trần, chẳng thể tạm ngưng nghỉ. Hãy nên dốc lòng tin, tự hoạch định 

niệm  sẵn  để  tích  tập  thành  tánh,  thiện  căn  kiên  cố  vậy.  Như  Phật  bảo  vua 

Tần  Bà  Sa  La: “Người tích thiện  hạnh, chết không có ác  niệm;  như cây đã 

ngả  về Tây,  lúc đổ ắt sẽ rạp về  Tây”. Giả  sử  một phen phong đao  xảy đến, 

trăm nỗi khổ bức thân, nếu như chẳng sẵn quen tập tành từ trước thì sao mà 

làm được? 

Lại nên có năm ba người đồng chí kết ước cùng nhau, lúc sắp lâm chung sẽ 

đến giảng giải, vì mình xưng niệm danh hiệu A Di Ðà Phật, nguyện sanh An 

Lạc,  từng  tiếng  tiếp  nối  khiến  thành  mười  niệm.  Lúc  đoạn  mạng  ấy,  một 

phen vào ngay Chánh Ðịnh Tụ, còn lo nỗi gì! 

Nhận định: 

Ðại  Sư  minh  thị: Mười  niệm  tiếp  nối  liền  được  vãng  sanh,  nhưng  cần  phải 

dùng  tâm  chí  tín,  tự  hạn  định  số  lượng  mà  niệm  sẵn  khiến  cho  thành  tánh, 

thiện  căn  kiên  cố  và  mời  bạn  đồng  chí  lúc  lâm  chung  đến  trợ  niệm  khiến 

mười niệm được thành. Ðủ thấy rõ mười niệm chẳng phải là chuyện dễ, xin 

hãy cẩn tuân chớ xem thường. 

---o0o--- 

 20. Trích dẫn Tịnh Ðộ Thập Nghi Luận của đại sư Thiên Thai Trí Giả đời 

 Tùy 

Muốn  quyết  định  sanh  về  Tây  Phương  nếu  đủ  hai  hạnh  sẽ  nhất  định  được 

sanh về đó: 

a. Một là  hạnh chán  lìa:  Từ  vô  thỉ đến  nay phàm phu bị  ngũ dục  trói  buộc, 

luân  hồi  ngũ  đạo,  chịu  đủ  các  khổ,  chẳng  khởi  tâm  chán  lìa  ngũ  dục,  chưa 

từng  có  kỳ  ra.  Vì  thế,  thường  quán  thân  này:  bất  tịnh,  hôi  thối,  chỉ  khổ, 

không vui, sanh lòng chán lìa sâu xa. Ví dù chưa dứt được ngay chuyện mây 

mưa  thì  cũng  dần  dần  sanh  chán.  Thực  hành  bảy  thứ  Bất  Tịnh  Quán  thì  sẽ 

sanh lòng chán lìa sâu xa những cảnh giới yêu thích, thân thể nam, nữ v.v… 

Nếu  có  thể  thường  quán  bất  tịnh  như  thế  thì  dâm  dục  phiền  não  dần  dần 

giảm  thiểu.  Lại  thực  hành  các  phép  quán  Thập  Tưởng  như  kinh  đã  giảng 

rộng. Lại còn phát nguyện, nguyện ta vĩnh viễn xa lìa tam giới tạp thực, hôi 

thối,  máu  mủ  bất  tịnh,  đam  hoang  ngũ  dục,  thân  thể  nam  nữ,  nguyện  được 

Tịnh Ðộ Pháp Tánh Sanh Thân. Ðấy là hạnh Nhàm Chán. 

b. Hai là hạnh Hân Nguyện. [Hạnh Hân Nguyện] lại gồm hai điều: 

b.1. Một là trước hết phải hiểu rõ cầu sanh Tịnh Ðộ là vì muốn dẹp khổ cho 

hết thảy chúng sanh, liền tự suy nghĩ: Ta nay không sức cứu khổ chúng sanh 

nên vì thế cầu sanh Tịnh Ðộ, thân cận chư Phật. Nếu chứng Vô Sanh Nhẫn 

thì mới thể cứu khổ cho chúng sanh đời ác. 

b.2. Hai là quán những sự trang nghiêm trong cõi Tịnh Ðộ kia, tâm thích thú 

nguyện  cầu,  thường  hành  Niệm  Phật  Tam  Muội  và  thí,  giới,  tu  v.v…  hết 

thảy các thiện hạnh đều hồi thí hết thảy chúng sanh, đồng sanh cõi kia, quyết 

định được sanh. Ðấy là Hân Nguyện Môn. 

Nhận định: 

Từng nghe cổ đức nói: “Nếu ai vào lúc lâm chung có chút tình thức dù bằng 

hạt cải nghĩ đến thế giới Sa Bà thì trọn chẳng thể sanh về Tịnh Ðộ”. Ðại Sư 

là hậu thân của Phật Thích Ca, chỉ dạy hai môn Ưa, Chán, thật là cách đối trị 

khéo  léo. Xin  hãy tin Sa Bà  là  khổ,  Tịnh  Ðộ đáng quay  về.  Ưa chán quyết 

liệt thì lúc lâm chung sẽ tự chẳng còn tơ hào tình thức nghĩ đến thân hay thế 

giới này mà chướng ngại vãng sanh. 

---o0o--- 

 21. Trích dẫn Thích Tịnh Ðộ Quần Nghi Luận của đại sư Hoài Cảm đời 

 Ðường 

* Chí tâm niệm Phật là hạnh lành nơi ý nghiệp, xưng danh hiệu Phật là hạnh 

lành nơi khẩu nghiệp, chắp tay lễ Phật là hạnh lành nơi thân nghiệp. Do ba 

thiện nghiệp hạnh ấy có thể diệt được trọng tội trong tám mươi ức kiếp sanh 

tử. Hạnh, nguyện hỗ trợ nhau liền được vãng sanh. 

* [Về chuyện] Niệm Phật trong thất tối, tuy không có Thánh Giáo [làm căn 

cứ], nhưng người mới học nên dùng nhà tối để dứt tuyệt các sự thấy, nghe, 

tâm bỏ các duyên, chuyên  nhất  niệm  Phật, dễ đắc tam  muội. Như trong  lúc 

đang ở trong thất niệm Phật mà có chút tia sáng chiếu vào thất tối ấy thì tâm 

liền duyên theo đó, tư duy ào ạt  nổi  lên.  Nếu  như dứt  tuyệt ánh sáng  đó sẽ 

nhất tâm bất loạn. Kẻ học phải biết điều này, chớ bỏ phí pháp ấy. Do vì hạng 

sơ  học  tâm  rong  ruổi  ngũ  dục,  vin  nắm  sáu  trần;  nếu  chẳng  ép  mình  vào 

trong thất tối thì không cách nào thành tam muội nổi! Sau khi học thành tựu 

rồi  thì  tùy  ý  mà  dùng,  chẳng  phân  biệt  là  tối  hay  sáng,  thường  thấy  được 

Phật, nào còn phải nhọc sức thực hành niệm Phật trong nhà tối. 

*  Quán  kinh  dạy:  “Kẻ  đó  bị  khổ  bức  bách,  chẳng  rảnh  rỗi  để  niệm  Phật, 

thiện hữu dạy cho xưng niệm A Di Ðà Phật. Chí tâm như thế khiến cho tiếng 

niệm chẳng dứt”. Há chẳng phải là bị khổ não bức bách nên niệm tưởng khó 

thành  ư?  Còn  “tiếng  niệm  chẳng  dứt”  thì  cứ  hễ  chí  tâm  thì  liền  làm  được. 

Nay  học  Niệm  Phật  Ðịnh,  niệm  ra  tiếng  thì  cũng  giống  như thế:  khiến  cho 

tiếng  niệm chẳng  dứt sẽ đắc tam  muội, thấy  Phật  và thánh chúng thường ở 

trước mặt. Vì thế, kinh Ðại Tập dạy: “Ðại niệm thấy đại Phật, tiểu niệm thấy 

tiểu  Phật”.  Ðại  niệm  là  xưng  Phật  hiệu  lớn  tiếng.  Tiểu  niệm  là  niệm  Phật 

hiệu nhỏ tiếng. Kẻ học ngày nay chỉ cần lớn tiếng niệm Phật thì tam muội dễ 

thành. Niệm Phật hiệu nhỏ tiếng thì hay tán loạn. Ðấy là điều kẻ học tự biết, 

người ngoài không hiểu được nổi! 

Nhận định: 

“Muốn  biết  đường  dưới  núi,  hãy  hỏi  khách  vãng  lai”.  Ðại  Sư  tinh  tấn  ba 

năm, chứng Niệm Phật tam muội. Chuyện lớn tiếng niệm Phật trong nhà tối 

thì tam muội dễ thành là kinh nghiệm sở đắc của ngài, thật đáng dẫn chứng, 

xin hãy làm thử xem! 

---o0o--- 

 22. Trích dẫn Tịnh Ðộ Luận của đại sư Thích Ca Tài đời Ðường 

Tu  hạnh  nghiệp  gì  mà  phàm  thánh  đều  được  vãng  sanh,  kinh  luận  mênh 

mông khó lòng tìm trọn được, nay rút lấy hai điều trọng yếu: 

- Một  là Thông Nhân  như ba bậc  vãng sanh trong kinh Vô  Lượng  Thọ đều 

phải  phát  Bồ  Ðề  tâm  và  phải  tu  đủ  ba  phước  Tịnh  nghiệp  theo  như  Quán 

kinh thì mới được vãng sanh. 

- Hai là Biệt Nhân gồm có sáu thứ: 

1- Một là phải riêng niệm danh hiệu A Di Ðà Phật. Một là tâm niệm, hai là 

khẩu niệm. 

1.1.  Tâm  niệm  lại  gồm  có  hai  loại:  một  là  niệm  Phật  sắc  thân,  hai  là  niệm 

Phật trí thân. 

1.2. Khẩu niệm là nếu tâm vô lực thì phải dùng miệng để hỗ trợ, dùng miệng 

dẫn tâm khiến chẳng tán loạn như kinh dạy: “Nếu ai niệm A Di Ðà Phật đến 

trăm  vạn  lần  thì  quyết  định  được  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc”.  Nếu  có  thể 

chuyên tâm niệm Phật trong bảy ngày thì niệm được cả trăm vạn lần. Do vì 

nghĩa này, các kinh hay khuyên niệm Phật bảy ngày. 

2- Hai là phải lễ bái. Hướng thẳng về Tây, tưởng đức A Di Ðà Phật như đối 

trước mắt, nghiêm trì hương, hoa, miệng xưng danh hiệu Phật, năm vóc gieo 

xuống đất, đôi ba lượt dập đầu nguyện sanh về cõi ngài. 

3- Ba là phải tán thán A Di Ðà Phật: [khen ngợi] sắc hoặc tâm, hoặc y báo, 

hoặc  chánh  báo,  [tưởng  Phật]  hoặc  đứng  hoặc  ngồi,  nhìn  thẳng  về  phương 

Tây  như Phật đang ở  ngay trước  mắt,  nhất tâm tán  thán,  nguyện sanh Tịnh 

Ðộ. 

4-  Bốn  là  phải  phát  nguyện  cầu  sanh  Cực  Lạc.  Hoặc  nguyện  chúng  sanh 

vãng sanh, hoặc nguyện Thích Ca đưa đi, hoặc nguyện Di Ðà đến đón, hoặc 

nguyện thường dạo chơi cõi Tịnh, hoặc nguyện vĩnh viễn lìa khỏi thân sanh 

trong  thai,  hoặc  nguyện  lâm  chung  [Phật  đến]  an  ủi,  hoặc  nguyện  chánh 

niệm hiện tiền. Tùy tâm phát nguyện những điều như thế. 

5-  Năm  là  phải  quán  sát  y  báo  và  chánh  báo  của  Tây  Phương.  Theo  đúng 

như  mười  sáu  pháp  quán  trong  Quán  kinh,  mỗi  thứ đều  quán  sát,  hễ  thành 

tựu được một pháp quán nào thì nhất định được vãng sanh. 

6- Sáu là phải hồi hướng: 

6.1.  Một  là  đem  công  đức  của  chính  mình  hồi  hướng  để  chúng  sanh  cùng 

sanh về Tịnh Ðộ. 

6.2.  Hai  là  đem  tất  cả  công  đức  từ  vô  thỉ  đến  nay  và  tất  cả  công đức trong 

một đời này dù ít hay nhiều, dù là phước hay trí thảy đều nguyện hồi hướng 

để cầu sanh Cực Lạc. 

Hai nhân Thông, Biệt dành cho bậc thượng căn. Ðối với hạng trung, hạ, chỉ 

cần năm điều sau: 

1- Một là sám hối ác nghiệp chướng đạo từ vô thỉ đến nay, chỉ sợ chúng gây 

trở ngại [việc vãng sanh] Tịnh Ðộ. 

2- Hai là phải phát Bồ Ðề tâm. Nếu chẳng phát Bồ Ðề tâm, cứ  một bề lánh 

khổ tìm vui, e chẳng được vãng sanh! 

3- Ba là phải chuyên niệm danh hiệu A Di Ðà Phật. Cần phải trang nghiêm 

riêng một đạo tràng, thắp hương, rải hoa; phan, đèn đầy đủ, thỉnh một tượng 

A  Di  Ðà  Phật  bày  trong  đạo  tràng,  tượng  quay  mặt  về  Ðông,  người  hướng 

mặt về Tây, hoặc là bảy ngày hoặc mười ngày, giảm bớt ngủ nghê, trừ khử 

tán loạn, chỉ trừ khi đại tiểu tiện và lúc ăn uống, nhất tâm chuyên niệm. Hễ 

buồn  ngủ  liền  đứng  dậy  niệm,  chẳng  cần  phải  lễ  bái,  đi  nhiễu.  Niệm  Phật 

bảy  ngày  xong,  ra  khỏi  đạo  tràng,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  hễ  rảnh  lúc  nào  là 

niệm. 

Thường niệm danh hiệu Phật có ba điều lợi ích: 

3.1.  Một  là  do  thường  niệm  nên  các  ác  giác  quán  rốt ráo  chẳng  sanh,  cũng 

được tiêu nghiệp chướng. 

3.2.  Hai  là  do  thường  niệm  nên  thiện  căn  tăng  trưởng  và  cũng  gieo  thành 

nhân duyên thấy Phật. 

3.3. Ba là do thường niệm nên huân tập chín mùi, lúc lâm chung chánh niệm 

hiện tiền. 

4-  Bốn  là  cần  phải  quán  sát  tổng  tướng  của  thế  giới  Cực  Lạc:  đất,  ao,  lầu 

gác, rừng cây như thế; A Di Ðà Phật: hoa tòa, tướng hảo, đồ chúng như thế, 

thuyết  pháp  như thế.  Tổng  quán  như  vậy  nhất  định  được  vãng  sanh  vì  tam 

giới duy tâm. 

5- Năm  là  với  những  công  đức  đã  tạo  dù  trong  quá  khứ  hay  trong  đời  này 

đều phải phát nguyện hồi hướng để sanh về cõi Cực Lạc. 

Nếu  có  thể  thực  hiện  đầy  đủ  năm  hạnh  trên  ắt  sẽ  vãng  sanh,  xin  đừng  ngờ 

nữa! 

Nhận định: 

Như kinh  đã  nói:  Nếu  ai  niệm  Phật  đến  trăm  ngàn  lần  thì  quyết  định  được 

vãng sanh, chẳng luận là thượng, trung, hạ căn, chỉ cốt sao nhất tâm chuyên 

niệm nhiều hay ít, bất tất kiêm tu quán sát! 

---o0o--- 

 23. Trích dẫn Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận của đại sư Phi Tích 

 ở núi Tử Các đời Ðường 

Dù  là  lúc  nghiến chặt  răng để búi tóc  hay  lúc sanh tử giao  xen, chưa  hề có 

lúc  nào  chẳng  có  hơi  thở  ra  vào.  Người  đời  hay  dùng  bảo  ngọc,  thủy  tinh, 

kim cang, Bồ Ðề, Mộc Hoạn… làm niệm châu 15, ta dùng hơi thở ra vào để 

làm  niệm châu. Xưng danh  hiệu  Phật theo từng  hơi thở có lợi  ích  lớn vì sợ 

rằng  một hơi chẳng hít vào thì đã thuộc vào thân sau rồi! Ta đi, đứng, nằm, 

ngồi thường dùng loại xâu chuỗi ấy. Dù cho có mê muội, vẫn ngậm Phật mà 

ngủ 16, tỉnh giấc lại tiếp tục, ắt sẽ trong mộng được thấy đức Phật kia. Chẳng 

những  chỉ  mộng  thôi  mà  còn  thành  tam  muội  nữa,  tận  mắt  thấy  ngọc  hào, 

đích thân được thọ ký, [tu tập như thế thì trong] vạn người chẳng sót một ai 

[là không thành tựu]. 

Nhận định: 

Ấn  Quang  đại  sư  minh  thị: Pháp  môn  Bảo  Vương  tùy  tức  (niệm  Phật  theo 

hơi  thở)  chính  là  pháp  môn  nhiếp  trọn  sáu  căn  của  ngài  Ðại  Thế  Chí.  Nếu 

chẳng  chịu  tuân  theo  pháp  này  thì  khó  thành  tam  muội.  Nhưng  Tùy  Tức 

chẳng bằng lặng lẽ lắng nghe vì chẳng khéo niệm theo hơi thở sẽ mắc bịnh, 

còn lặng lẽ nghe thì quyết chẳng bị mắc bịnh. Xin hãy tận lực mà hành. 

---o0o--- 

 24. Trích dẫn Bảo Vương Tam Muội Niệm Phật Trực Chỉ của Tứ Minh 

 Diệu Hiệp đại sư thời Minh 

Niệm Phật thì nên ngay vào lúc công danh, phú quý đắc chí hãy một dao cắt 

đứt lìa, mạnh mẽ phát đại tâm, tận lực hành đạo này. Ðối với những sở hữu 

trong đời: vợ con, của báu, đầu, mắt, tủy, não, thậm chí thân mạng chẳng tự 

lẫn tiếc, quyết chí cầu sanh.  Há có  nên đợi  mãi đến  lúc  hối tiếc, rủi ro, bất 

đắc dĩ mới toan dùng cái tâm cẩu thả để tu ư? Thật đáng thương quá! 

Nếu có thể nhân lúc tiếc nuối đó, buông bỏ ngay, phát sanh kiến giải tìm đến 

chốn của báu Ðại Thừa, lập thành tâm quyết định bất thối chuyển, như chiếc 

thuyền đã xuôi  giòng, thuận  gió  lại thêm chèo chống thì  há chẳng  mau đến 

đích  hay  sao?  Ðược  như  thế  thì  may  mắn  sao!  Buông  bỏ  chỉ  là  buông  bỏ 

nghiệp duyên thế gian, nào phải là buông bỏ tâm tinh tấn hiểu đạo đâu! 

* Hãy nên quán sát đúng đắn hai cõi: khổ - vui, tịnh - uế. Ðối với hai cảnh 

đó,  sanh  hai  tâm:  một  là  tâm  nhàm  chán,  hai  là  tâm  vui  ưa.  Do  nhàm  chán 

cõi  Sa  Bà  này  nên  có  thể  tùy  thuận  Chiết  Môn  của  đức  Thích  Ca  đã  dạy; 

sanh tâm vui ưa nên có thể tùy thuận Nhiếp Môn đức Di Ðà đã chỉ. Ðối với 

hai môn đó, tinh tấn tu tập ngày đêm chẳng nghỉ. 

Tùy thuận lời Phật dạy, đối với các cảnh sắc thanh cõi này tưởng là địa ngục, 

tưởng  là  biển  khổ,  nhà  cháy.  Ðối  với  các  vật  báu,  tưởng  là  đồ  gây  khổ. 

Tưởng  thức ăn,  y phục  như  máu,  mủ,  da sắt. Ðối  với  quyến thuộc tưởng  là 

quỷ  Dạ Xoa,  La Sát  nuốt  người. Cõi  này  lại sanh tử chẳng trụ, trường kiếp 

bôn ba, phiêu bạt, thật đáng chán lìa. 

Từ nơi tri thức, kinh sách nghe đến nguyện lực, cõi nước trang nghiêm của 

đức  Phật  kia;  trong  mỗi  niệm,  nhắc  nhở  nghĩa  lý  ấy,  sanh  ý  tưởng  an  ổn, 

tưởng là chốn có của báu, là gia nghiệp, là nơi giải thoát. Tưởng Di Ðà Như 

Lai, Bồ Tát, thánh chúng  như cha  mẹ  nhân  từ.  Tưởng  như cầu, thuyền  tiếp 

dẫn. Tưởng trong khi sợ hãi, nạn gấp, hễ xưng danh [Phật, Bồ Tát] liền ứng 

hiện, mau đến cứu giúp; tưởng hễ nghĩ đến liền xuất ly. Công đức vô lượng 

như thế thật đáng vui ưa. 

Nếu  nhàm  lìa chẳng sâu thì  nghiệp  hệ  Sa Bà chẳng thoát;  vui  ưa chẳng tha 

thiết thì thắng cảnh Cực  Lạc khó đạt. Muốn sanh  Tịnh Ðộ, thành tựu Niệm 

Phật tam muội hãy thực hiện đầy đủ hai môn này để làm bước ban đầu phát 

khởi  công  hạnh  vậy.  Nếu  có  thể  chán,  ưa  quyết  liệt,  viên  tu  Quán  Huệ  thì 

không những đã sanh mà còn được Thượng Phẩm nữa! 

*  Nếu  là  người  xuất  gia  muốn  tu  Niệm  Phật  tam  muội,  muốn  được  thanh 

tịnh ba nghiệp, cởi mở oan kết sanh về Tịnh Ðộ lẽ nào chẳng dứt được việc 

giết  hại để ăn  uống đến  nỗi  lúc  lâm chung tự bị chướng  ngại?  Kinh có dạy 

đầy đủ các giới, đầu tiên là dạy đoạn sát thì mới vẹn toàn các giới được. Tu 

tam  muội  ắt  phải  các  giới  thanh  tịnh  mới  có  thể  thành  được.  Ví  dù  túc 

nghiệp sâu dầy, chẳng thể đoạn ngay được thì cũng nên bày các phương tiện 

để dứt bỏ. Giới đức tuy đủ nhưng nếu chẳng giữ cho thân tâm lặng định, dứt 

các kỹ  năng, tạp thuật thế  gian, cho đến  nếu  như chẳng trừ sạch  hết thảy  ý 

niệm phân biệt dù thiện hay ác thì làm sao có thể nhất tâm tu tam muội này 

được? Tam muội bất nhất, vãng sanh bằng cách nào? 

Tinh tấn là chẳng bị bát phong thế gian 17 làm lui sụt. Lại chẳng bị thân tâm 

dị  kiến,  hết  thảy  bịnh  duyên  lớn  nhỏ  khiến  hạnh  lười  nhác.  Nếu  do  túc 

nghiệp sai sử khiến hạnh khiếm khuyết thì hãy nên nhất tâm tụng Bạt Nhất 

Thiết Nghiệp Chướng Căn  Bản Ðắc Sanh  Tịnh Ðộ Ðà Ra Ni:  Trì  một biến 

trừ được tất cả hết thảy các tội ngũ nghịch, thập ác… nơi thân. Trì mười vạn 

biến liền được chẳng quên mất Bồ Ðề tâm. Trì hai mươi vạn biến khiến mầm 

Bồ  Ðề  nảy  sanh.  Trì  ba  mươi  vạn  biến  thì  A  Di  Ðà  Phật  thường  trụ  trên 

đảnh, quyết sanh Tịnh Ðộ. 

*  Sao  gọi  là  Chánh  Hạnh?  Hạnh  là  phải  sao  cho  thân  tâm  thanh  tịnh.  Vào 

đạo tràng, trước hết phải quán mình cùng hết thảy chúng sanh suốt tột cõi hư 

không thường ở trong biển  lớn sanh tử,  vô quy  vô cứu,  nếu chẳng  làm cho 

họ đều được giải thoát hết thì gọi là Chánh Hạnh sao được? Bởi đấy, coi oán 

lẫn thân bình đẳng, khởi tâm đại bi như hư không che chở khắp cả. 

Tiếp  đó,  xét  kỹ  chánh  hạnh  niệm  Phật  của  các  vị  tiên  hiền,  chọn  lấy  chốn 

tịch tịch, tự nhiên, chọn cuộc đất từ trước  chưa từng  nhiễm  uế. Ðối  với phí 

tổn thì trước hết phải dốc sạch hết của sở hữu rồi mới có thể xin người khác 

[giúp cho]. Ðúng như pháp kiến lập đạo tràng sao cho cực nghiêm tịnh. Ðem 

hết thảy tất cả thiện căn từ vô thỉ hồi hướng cho khắp tất cả chúng sanh sanh 

về Tịnh Ðộ, trang nghiêm hạnh nguyện. Ngay khi đó, ba tâm (thâm tâm, chí 

thành  tâm,  hồi  hướng  tâm)  phát  khởi  trọn  vẹn.  Năm  vóc  gieo  xuống  đất, 

quán  Phật tướng  hảo, hồ quỳ chắp tay, vận tâm duyên khắp  hết thảy chúng 

sanh và thân mình đây: “Từ xưa đến nay trôi nổi chẳng ngừng, thật đáng đau 

đớn!”  Buồn  bã  khóc  lóc  cầu  Phật  rủ  lòng  từ,  mổ  bụng  rửa  ruột,  phát  lộ  tội 

lỗi. Ngày đêm sáu thời định kỳ luyện hạnh. 

Nếu vì chướng sâu chưa cảm ứng được thì lấy đến lúc chết làm kỳ hạn, trong 

suốt  khoảng  thời  gian  ấy  chẳng  có  sát  na  nào  nghĩ  đến  ngũ  dục  thế  gian. 

Nhất  tâm  như  thế  ắt  được  vãng  sanh.  Nếu  căn  cơ  chẳng  xứng,  hạnh  thù 

thắng khó toàn thì cũng nên ở nơi tịnh thất, sao cho trong ngoài sạch làu, tùy 

ý lập hạnh, lễ Phật, sám hối. Hoạch định mỗi ngày [thời khóa] mấy lượt, tinh 

tấn  nhất  tâm,  thề  chẳng  hối  hận  giữa  chừng:  hoặc  chuyên  trì  chú,  hoặc  chỉ 

chấp trì danh hiệu, một dạ cầu vãng sanh. Nếu được thấy tướng hảo thì biết 

là tội diệt duyên sâu, cũng sẽ sanh về cõi ấy. 

Lại  có  người  chưa  thể  đoạn  sạch  duyên  đời  thì  cũng  nên  tu  điều  lành  thế 

gian, tin tưởng chắc chắn vào cõi Cực Lạc chẳng nghi, niệm niệm luyến mộ 

chẳng quên. Ðối với những hạnh môn đã nói ở trên, tùy ý tu tập. Trong bốn 

oai  nghi,  lấy  đó  làm  chỗ  quy  hướng.  Tiếp  xúc  cảnh  liền  thấu  hiểu  uyên 

nguyên của nó, gặp việc tận lực dùng phương tiện thì lúc lâm chung cũng sẽ 

được sanh cõi kia. 

Tuy các hạnh có tỏ tường hay đại lược nhưng pháp lực của chúng vốn đồng; 

nhưng do giữ tâm hoãn đãi hay chóng mau nên Phật cũng sẽ ứng hiện chậm 

hay mau. 

*  Nếu  đang  đi  trên  đất  khách  hay  không  ở  cố  định  một  nơi  thì  bất  tất  phải 

trang nghiêm đạo tràng, chỉ một bề thanh tịnh thân tâm. Áo mặc thì tùy phận 

mặc lấy áo sạch đẹp nhất, hương đèn dù có hay không cũng chẳng sao. Nếu 

là chỗ có tượng  hay đem tượng  theo bên  mình thì  nên  miệng  tụng, thân  lễ, 

đối trước tượng mà tu. Nếu không có tượng Phật thì hoặc là đối trước quyển 

kinh,  hoặc  chỉ  hướng  về  Tây  lễ  vọng;  hoặc  chỉ  trừ  hướng  Ðông  ra,  lễ  về 

phương nào cũng được. 

Nếu  đang  đi  đường  hay  ngồi  thuyền  và  hết  thảy  các  việc  động  dụng  nuôi 

thân bất đắc dĩ chẳng thể bỏ được thì cùng làm cả thế sự lẫn Phật sự. Tiếng 

tụng  niệm  tuy  tùy  theo  cảnh  người  tốt  xấu  mà  niệm  to  hay  nhỏ,  niệm  trầm 

tiếng  nhưng  rõ ràng,  niệm  nhè  nhẹ  nhưng  chắc  chắn  cốt  sao  người  hai  bên 

chỉ  nghe  loáng  thoáng.  Chẳng  được  nói  nhiều  với  người  khác.  Những  lúc 

khác thì phải nên ngồi một mình, đi một mình, xa lìa ồn tạp và chỗ xúm xít 

tán nhảm, giỡn cười, ca vịnh khiến người quên mất các việc chánh niệm. 

Ðêm đến, người yên, cảnh lặng, chính là lúc nên dụng công. Ðã coi sanh tử 

là  việc  lớn,  há  có  nên  mặc  tình  ngủ  nghỉ?  Dù  gặp  lúc  lạnh  buốt,  nóng  gắt 

cũng chớ cởi áo. Pháp phục, xâu chuỗi nên để chỗ gần. Khăn tay, nước sạch 

chẳng để xa chỗ mình ngồi. Tất cả những thứ cần đến đều nên sắp sẵn. Lại 

nên quán sát tín căn của người là sâu hay cạn, chẳng làm phiền người khác, 

chẳng  làm cho  người khác chán  ngán. Ðối với  những điều ấy đã không trở 

ngại rồi thì hãy khẽ lên tiếng niệm khiến cho thiên thần hoan hỷ giáng xuống 

hộ trì; quỷ, súc nghe tiếng được giải thoát. Công đức ấy rất sâu! 

Ðối với người lòng tin nông cạn, chớ khăng khăng khuyên tu. Ðối với người 

tin  sâu,  lại  chẳng  thể  chẳng  ngầm  chỉ  bảo  khiến  họ  quyết  tâm.  Chẳng  nên 

quy  công  về  mình;  như  mùa  Xuân  tăng  trưởng  vạn  vật  nhưng  chẳng  thấy 

mình có công. Ở chỗ tạm bợ mà tiến tu thì gọi là tu hành trong nghịch cảnh, 

công còn lớn hơn nữa. 

* Nếu như trong lúc niệm Phật, tuy vận dụng cả thân lẫn miệng mà tâm niệm 

rối bời chẳng thể tự chế thì nên dụng tâm như thế nào để khỏi tán loạn? 

Ðáp:  Nên  vận  dụng  thân  khẩu  mà  niệm,  chẳng  cần  luận  đến  tán  loạn,  cứ 

chẳng gián đoạn, tự có thể một lòng mà niệm thì cũng gọi là Nhất Tâm. Chỉ 

lấy việc thực hành chẳng ngơi làm chừng, bất tất phải lo đến tán loạn! [Nghĩ 

đến  Phật  hiệu]  như  mẹ  chôn  con  yêu,  như  rồng  mất  mạng  châu  thì  chẳng 

mong  nhất  tâm  mà  tâm  tự  nhất,  cần  gì  phải  chế  ngự tâm  cho  nó  quy  nhất? 

Tâm này vốn chẳng thể chế ngự, thật chỉ là do hành nhân siêng hay lười mà 

thôi! 

Nếu  như  có  tu  mà  vô  hiệu  thì  là  do  tín  căn  cạn  mỏng,  tu  nhân  chẳng  thật, 

chưa từng lập hạnh, chưa gì đã muốn được người khác biết, trong tâm kiêu 

căng,  ngoài  thích  phô  trương  để  người  khác  cung  kính  cúng  dường  hòng 

được của cải. Thậm chí vọng ngôn thấy được tịnh cảnh, hoặc thấy tiểu cảnh 

và  tướng  lành  trong  mộng;  chưa  biết  đúng  sai  đã  toan  giảng  trước.  Những 

bọn  hèn  kém  như  vậy  ắt  bị  bè  bạn  ma  mê  hoặc,  nguyện  hạnh  thối  thất,  lại 

đọa trong nẻo khổ sanh tử, chẳng nên dè dặt sao? 

Dẫu  có  nghi  thức  trì  tụng,  sám  nguyện  trong  đạo  tràng  cũng  chẳng  nên  để 

người  khác  biết;  nếu  phải  trình  bày  ra  thì  chỉ  là  chuyện  bất  đắc  dĩ,  há  nên 

phô phang  hình tích khiến cho quán  hạnh  bị bại  hoại  ư!  Hãy  nên tự xét kỹ 

điều ấy, kín đáo, chân thật  ngầm tự hành,  ôm  lòng  hổ thẹn, chẳng phô đức 

mình, tận cho đến lúc về nhà (vãng sanh) chẳng bị hai thứ ma mạnh bạo hay 

mềm mại làm lầm lạc! 

Trong lúc tu tập, lúc túc chướng sắp diệt sẽ thấy vài tướng hảo nho nhỏ, nếu 

chẳng  biết  tích  đức,  khoe  cho  người  khác  biết  thì  hạnh  mình  lại  bị  vùi  lấp. 

Bởi  thế,  ngài  Huệ Viễn ba  lần thấy thánh  tượng  mà  lúc bình thời chẳng  hề 

nói, chỉ trừ lúc lâm chung mới thố lộ thôi! 

* Niệm Phật tam muội tuy  mang tên là Nhất Hạnh, nhưng cũng nên lấy hết 

thảy  vô  lượng pháp  môn thế gian,  xuất thế gian, các hạnh công đức để làm 

trợ đạo thì chánh hạnh vãng sanh sẽ mau. Vì vậy, hết thảy các hạnh đều là vì 

Tịnh  Ðộ  mà  tu,  [đem  công  đức  ấy]  hồi  hướng  Cực  Lạc  thì  đều  được  vãng 

sanh. 

Hơn nữa, tam muội này thể tánh tuy viên, nhưng kiến giải nên rộng lớn, về 

hạnh  nên  thực  hành  trọn  hết  các  điều  khoản  vi  tế,  vứt  bỏ  các  điều  bỉ  ổi,  tệ 

hại; thậm chí đối với tội nhỏ cũng đem lòng sợ hãi lớn lao. Lại nên có kiến 

giải  Ðại  Thừa,  nhưng  hạnh  như  người  học  Tiểu  thừa.  Kinh  dạy:  “Hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp, thọ 

trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi, phát Bồ Ðề tâm, tin sâu 

nhân quả, đọc tụng Ðại Thừa, khuyến khích hành giả”. Mỗi một câu trên là 

một pháp hạnh. 

Lại  nên gìn  giữ tâm  người, chớ khiến  họ khoe khoang,  ganh  ghét,  nên thân 

cận bạn lành, thưa hỏi bậc tiên giác, chẳng chấp vào sự hiểu biết của mình, 

chẳng cậy sở trường. Chí  giữ  nhẫn  nhục,  hành theo đúng kinh,  nghe  ngóng 

chánh pháp, chẳng hủy Tăng, Ni; dứt bỏ các sự lành tạp nhạp thế gian, chẳng 

tham  danh  lợi,  xa  lìa  tà  ác.  Xử sự  phải  trung  tín,  quy  điều  lỗi  về  mình,  hết 

sức  thận  trọng  tránh  nói  thêu  dệt,  nhất  tâm  bất  loạn,  xem  người  khác  như 

Phật,  buông  bỏ  tài  khéo,  chỉ  cầu  vãng  sanh,  thân  ắt  thanh  tịnh.  Vô  lượng 

thiện hạnh như thế đó đều phải nên tu tập để hỗ trợ chánh đạo. 

Nếu  lại có thể cắt bỏ tâm  nhiễm thế  gian,  đối  với  hai cảnh  yêu  ghét không 

còn bị vướng vít, lặng tâm như nhất ắt sẽ sanh về Tịnh Ðộ. 

* Vừa  muốn hiểu thấu đáo Ðạo thì ma cảnh đã hiện trước, một điều lỡ tâm 

thì vạn thiện đều mất. Vì thế, căn cứ vào kinh, lập ra mười hạnh gây trở ngại 

lớn, đặt tên là Thập Bất Cầu Hạnh: 

a.  Một  là  nghĩ  đến  thân  chẳng  cầu  không  bịnh.  Không  bịnh  thì  tham  dục 

sanh,  ắt  phá  giới  thối  đạo.  Biết  tánh  của  bệnh  là  không,  bệnh  chẳng  não 

được. Vì thế lấy bệnh làm thuốc hay. 

b. Hai là ở đời chẳng cầu không nạn. Ðời không nạn thì kiêu ngạo, xa xỉ nổi 

dậy, ắt muốn đè ép hết thảy. Hiểu nạn vốn là vọng thì nạn cũng chẳng làm gì 

được. Vì thế hoạn nạn là giải thoát. 

c.  Ba  là  cứu  xét  tâm  đừng  cầu  không  chướng.  Tâm  không  chướng  thì  học 

qua loa, chưa đắc đã nói là đắc. Hiểu chướng chẳng có cội rễ thì chướng tự 

lặng. Vì thế dùng ma chướng để tiêu dao. 

d.  Bốn  là  lập  hạnh  chẳng  cầu  không  có  ma  sự.  Hạnh  không  có  ma  sự  thì 

nguyện chẳng kiên cố, ắt sẽ chưa chứng  mà  nói  là chứng. Thấu  hiểu  ma  là 

giả có, ma nhiễu sao nổi! Vì thế lấy quần ma làm pháp lữ. 

e. Năm là mưu sự chẳng cầu dễ thành. Sự dễ thành thì chí khinh mạn, ắt sẽ 

xưng  mình  có  tài.  Hiểu  rõ  việc  được  thành  là  tùy  theo  nghiệp,  chứ  chẳng 

phải do tài năng. Vì thế lấy sự khó làm điều an vui. 

f.  Sáu  là  giao  tình  chẳng  cầu  mình  được  lợi.  Mong  lợi  mình  thì  thiếu  đạo 

nghĩa,  ắt  sẽ  thấy  người  khác  sai  trái.  Xét  rõ  tình  vốn  có  nhân  thì  tình  sẽ 

nương theo duyên. Vì thế, lấy mối giao tình tệ bạc làm tư lương. 

g. Bảy là chẳng cầu người khác thuận thảo với mình. Người ta thuận thảo thì 

trong  lòng  sẽ  kiêu  căng,  ắt  chấp  mình  là  phải.  Chúng  ta  sống  trong  đời, 

người khác chỉ đáp trả mình. Vì thế lấy kẻ nghịch làm vườn rừng. 

h.  Tám  là  thí  đức  chẳng  cầu  vọng  báo.  Làm  điều  công  đức  mà  mong  được 

báo  chính  là  có  ý  đồ,  muốn  phô  phang  tiếng  tốt.  Hiểu  rõ  đức  vô  tánh  mà 

cũng chẳng thật. Vì thế coi việc thí đức như bỏ đôi dép rách. 

i. Chín là thấy lợi chẳng cầu được hưởng phần. Ðược hưởng phần lợi thì tâm 

si phát động, ắt bị tham lợi hủy hoại mình. Thấu rõ lợi vốn là không, chẳng 

vọng cầu lợi. Vì thế, coi lợi sơ bạc là phú quý. 

j. Mười là bị chèn ép chẳng cầu kêu oan. Bị chèn ép mà kêu oan thì còn giữ 

lòng  nhân  ngã,  ắt  oán  hận  sẽ  nẩy  nở.  Chịu  đựng  chèn  ép,  khiêm  tốn  thì  sự 

chèn ép tổn thương gì được mình? Vì thế lấy việc bị chèn ép làm hạnh môn. 

Như thế thì chịu đựng chướng ngại  mà lại thành thông suốt, cầu thông suốt 

mà  lại  bị  chướng  ngại.  Những  chướng  ngại  ấy  đều  thành  diệu  cảnh.  Bởi  lẽ 

đó, đức Như Lai đắc Bồ Ðề đạo ngay trong chướng ngại. Dù là lũ La Sát, Ca 

Lợi hay bọn Ương Quật, Ðề Bà 18 đến tạo nghịch, Phật đều thọ ký, giáo hóa 

họ  trở  thành  Phật,  há  chẳng  phải  là  lấy  cái  nghịch  kia  làm  cái  thuận  cho 

mình, lấy cái hủy báng của họ làm điều thành tựu cho mình ư? 

Huống  hồ,  lúc  thời  bạc,  thế  ác,  nhân  sự  dị  thường,  lẽ  nào  người  học  đạo 

không có chướng ngại! Nếu chẳng đã ở trước trong chướng ngại thì sao bài 

trừ nó cho được, khiến cho đại bảo của Pháp Vương vì đó bị  mất đi, chẳng 

tiếc lắm ư! 

Nhận định: 

Bộ  luận  này  bị  thất  truyền  đã  lâu,  Tổ  Vân  Thê  Liên  Trì  mong  được  đọc 

nhưng  không  được  đọc.  May  nhờ  ngài  Linh  Phong  ghép  nó  vào  tác  phẩm 

Niệm Phật Thập Yếu,  nó  mới được  lưu truyền rộng rãi. Xin  hãy thọ trì  hai 

hạnh Chánh  và Trợ trên đây, chớ coi thường.  Lại  nên dùng  mười Ðại Ngại 

Hạnh  (Bất  Cầu  Hạnh)  trên  để  nhất  nhất  tự  nghiệm  thì  quả  thật,  ngay  trong 

lúc  bịnh  hoạn,  gặp  nạn  cho  đến  lúc  bị  ép  uổng  thì  tâm  niệm  Phật  chỉ  càng 

tăng thêm, hiểu khổ, quán không, chẳng oán, chẳng hiềm, không uất, không 

ngại, giống như đắc Tam Muội, ắt được sanh Tây. 

---o0o--- 

 25. Trích dẫn Tây Phương Hiệp Luận của Thạch Ðầu đạo nhân tức cư sĩ 

 Viên Hoằng Ðạo (Viên Liễu Phàm) ở Hà Diệp Am thời Minh 

Muốn trong một đời đạt lên cái quả phải tu cả a tăng kỳ kiếp, chỉ mười niệm 

thu tóm cả con đường xa cách  mười vạn [cõi nước] thì nào có phải là dùng 

cái kiến  giải thô  lậu, tư duy  hời  hợt, cái tâm kiết sử, cái  miệng  trần  lao  mà 

đạt đến nổi ư? Sao chẳng gom một lòng nhẫn để khỏi luống uổng nhiều đời, 

như pháp tu hành miễn đọa lưới ma? 

1- Tịnh Ngộ môn: Muốn sanh về Tịnh Ðộ, hãy nên tham cứu chơn thật, liễu 

ngộ đúng như pháp: 

1.1. Một là hiểu rõ uế tức là hằng tịnh, chẳng xả tịnh. 

1.2. Hai là nghe nói Tịnh Ðộ chẳng thể nghĩ bàn chẳng khiếp nhược. 

1.3. Ba là biết trong Tất Cánh Không, nhân quả chẳng mất, dứt hết thảy pháp 

ác, chẳng làm ác nữa. 

1.4.  Bốn  là  biết  là  cõi  kia  chẳng  đến,  chẳng  đi,  cõi  này  cũng  chẳng  đến 

chẳng đi. 

1.5. Năm là liễu ngộ thân lượng của Phật đầy khắp hư không, thân lượng của 

chúng sanh cũng đầy khắp hư không. 

1.6. Sáu là nghe các hạnh trong vô lượng a tăng kỳ kiếp chẳng kinh sợ. 

1.7. Bảy là tu thập thiện, tam phước, chẳng trụ nhân, thiên. 

1.8.  Tám  là  như  sau  khi  thức  giấc,  nhớ  lại  việc  trong  mộng,  chẳng  còn  có 

kiến giải hữu, vô. 

1.9. Chín là như mắt thấy cố hương, tin hay không tin đều bất khả đắc. 

1.10. Mười là biết pháp vô ngã, thuận tánh lợi sanh thẳng đến khi thành Phật 

không nhàm mệt. 

Bồ Tát nhập môn này rồi, thành tựu bạch pháp, tùy ý được sanh. 

2- Tịnh Tín môn: Nếu như tu hành mà chưa thể đốn ngộ thì nên trồng sâu tín 

căn, chẳng kinh, chẳng động. 

2.1. Một là tin vào lời thành thật từ kim khẩu, quyết định sẽ sanh. 

2.2. Hai là tin tự tâm rộng lớn vì có đủ các công đức thanh tịnh như vậy. 

2.3. Ba là tin nhân quả như hình với bóng vì chúng quyết định đi theo nhau. 

2.4. Bốn là tin hình chất và tâm thức của thân này và hết thảy thế giới kiến 

lập như ánh nắng dợn, như hoa đốm trên không vì vô sở hữu. 

2.5.  Năm  là  tin  đời  ác  ngũ  trược,  nóng  lạnh  khổ  não,  uế  tướng  hun  đốt, 

chẳng thể ở nổi một khắc. 

2.6. Sáu là tin hết thảy pháp duy tâm như nhớ đến trái mơ thì lưỡi có vị chua 

vậy. 

2.7. Bảy là tin niệm lực chẳng thể nghĩ bàn như nghiệp lực. 

2.8. Tám là tin thai sen chẳng thể nghĩ bàn giống như bào thai vậy. 

2.9. Chín là tin Phật vô lượng thân, vô lượng thọ, vô lượng quang chẳng thể 

nghĩ bàn như thân con kiến, như tuổi phù du, như ánh đom đóm, đồng nhất 

bất khả tư nghị. 

2.10. Mười là tin thân này quyết định sẽ chết. 

Nếu  đầy  đủ  tín  căn  như thế  thì  giở  chân,  hạ  chân  không  chi  là  chẳng  niệm 

Phật. 

3-  Tịnh  Quán  môn:  Chúng  sanh  vô  thỉ  cấu  uế  khắp  hết  thảy  pháp;  tu  Tịnh 

nghiệp  thì  phải  kèm  thêm  các  thứ quán  hạnh  để  gọt  giũa  tập  khí  hòng  làm 

phương tiện vãng sanh. 

3.1. Một là tịnh quán: quán Phật tướng hảo như Quán kinh đã dạy. 

3.2. Hai là bất tịnh quán: quán thân bất tịnh, khí thế gian bất tịnh, sanh lòng 

chán lìa. 

3.3.  Ba  là  vô  thường  quán:  quán  hết  thảy  pháp  vô  định;  như cùng  một  sắc 

đẹp: kẻ dâm thấy thì vui, kẻ nữ ghen ghét trông thấy đâm khổ; người tu quán 

hạnh quán thấy như các thứ nhơ ác, dị loại xem như gỗ đất. 

3.4. Bốn là hòa hợp quán: quán thân này, thế giới này, sự thấy nghe hay biết 

này giống như tích gỗ làm nhà, tích màu để vẽ, chẳng có thật thể. 

3.5. Năm là đối trị quán: quán trên thân, kiết sử nào nặng nề nhất, nên dùng 

pháp nào để đối trị. 

3.6. Sáu là tàm hối quán: quán hết thảy chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay 

cùng ta làm cha mẹ, anh em, chị em, con cái, dâm độc lẫn nhau chẳng hề hay 

biết cho nên sanh lòng hối hận lớn lao. 

3.7.  Bảy  là  niệm  niệm  quán:  quán  trong  hết  thảy  thời,  có  mấy  lúc  là  tâm 

niệm Phật, mấy lúc nào tâm lợi lạc chúng sanh, mấy lúc tâm nhơ sạch chộn 

rộn. 

3.8. Tám là bình đẳng quán: quán hết thảy sắc và một sắc không có đẹp, xấu; 

hết thảy thanh,  một thanh không có khen,  chê;  hết  thảy thọ,  một thọ không 

có ân, cừu; hết thảy nghĩa, một nghĩa không có cạn, sâu. 

3.9. Chín là vi tế quán: quán Phật niệm, pháp niệm khởi thì sẽ đến đâu, đi thì 

trụ ở đâu? 

3.10. Mười là pháp giới quán: quán một sợi lông, một hạt bụi, một nhánh cỏ, 

một cây đều có đủ vô lượng cõi Phật thanh tịnh. 

Nếu  lúc  hành  các  pháp  quán  này  thì  lấy  pháp  quán  thứ  nhất  là  Tịnh  Quán 

làm chủ, chín pháp kia làm bạn. 

4.  Tịnh  Niệm  môn:  Pháp  niệm  Phật  mang  tên  Nhất  Hạnh  tam  muội,  nếu 

niệm tản mạn thì tam muội chẳng thành. 

4.1.  Một  là  nhiếp  tâm  niệm:  Ðối  với  hết  thảy  chỗ,  nhiếp  niệm  chẳng  quên, 

dẫu  cho  ngủ  mê  cũng  hệ  niệm  trong  giấc  ngủ,  niệm  chẳng  bị  gián  cách, 

chẳng có niệm khác. 

4.2. Hai là dũng mãnh niệm: như kẻ háo sắc nghe dâm nữ ở đâu dù núi hiểm, 

suối sâu, nẻo lân, hang quỷ cũng mò đến chẳng hãi. 

4.3. Ba là thâm tâm niệm: như biển cả sâu rộng vẫn mò đến tận đáy, đường 

giác xa vời, chưa đến nơi chẳng nghỉ. 

4.4. Bốn là quán tưởng niệm: trong niệm niệm thấy ba mươi hai tướng, tám 

mươi tùy hình hảo. 

4.5.  Năm  là  tức  tâm  niệm:  dứt  bặt  hết  thảy  tâm  cầu  danh,  tâm  mong  quan 

chức, dục tâm, thế gian tâm, tham luyến tâm, tâm hợm hĩnh, cao ngạo, tâm 

ngăn trở, tâm nhân ngã thị phi mà niệm Phật. 

4.6. Sáu là bi đề niệm: Mỗi một khi tưởng đến Phật, lông trên thân dựng cả 

lên, ngũ tạng như toạc ra, như con thơ lìa mẹ hiền vậy. 

4.7. Bảy là phát phẫn niệm: như kẻ cô đơn, nghèo đói lại thi rớt, như kẻ cậy 

tài gặp cảnh tịch mịch, mỗi phen nghĩ đến chẳng muốn sống nữa. 

4.8.  Tám  là  nhất  thiết  niệm:  thấy,  nghe,  hay,  biết  và  lỗ  chân  lông,  cốt  tủy, 

không chỗ nào chẳng niệm Phật. 

4.9. Chín là tham cứu niệm: niệm Phật một tiếng liền nghĩ tiếng niệm ấy đi 

về đâu. 

4.10. Mười là Thật Tướng niệm: Chẳng dùng hữu tâm niệm, chẳng dùng vô 

tâm niệm, chẳng dùng hữu vô tâm để niệm, chẳng dùng phi hữu phi vô tâm 

mà niệm. 

Ðấy  là  môn  niệm  Phật  của  bậc  Thượng  Phẩm.  Nếu  niệm  như  thế  thì  ngay 

trong đời này ắt được thấy Phật. 

5- Tịnh Sám môn: Muốn trừ trọng chướng hãy nên siêng sám hối: 

5.1. Một là nội sám: sám hối tâm ý thức bất tịnh. 

5.2. Hai là ngoại sám: Sám hối hết thảy sắc, thanh, hương bất tịnh pháp. 

5.3.  Ba  là  sự  sám:  Sám  hối  mười  tám  giới,  hai  mươi  lăm  cõi,  tám  vạn  bốn 

ngàn  các  thứ  trần  lao  kết  sử  gây  chướng  ngại  việc  học  a  tăng  kỳ  kiếp  các 

hạnh nghiệp thấy Phật, lợi sanh. 

5.4. Bốn  là  lý sám:  Sám  hối từ khi  nhập đạo đến  nay,  những cuồng  giải sở 

đắc, những kinh luận đã học, những nghĩa sâu thẳm đã nghe, các bịnh: Làm, 

Ngưng, Nhậm, Diệt v.v… chướng ngại Phật vô lậu trí. 

5.5. Năm  là quá khứ sám: Sám  hối các  hắc nghiệp:  giết, trộm, dâm, dối đã 

tạo từ đời vô thỉ đến nay, mỗi mỗi đều sám hối. 

5.6. Sáu là vị lai sám: Hết thảy pháp ác ngày nay đã dứt, tột cùng đời vị lai 

vĩnh viễn chẳng tái phạm nữa. 

5.7. Bảy là hiện tại sám: Sám hối trong đời hiện tại, sanh, lão, bệnh, tử, các 

thứ  khổ  nghiệp,  phiền  não  nghiệp,  nghiệp  giở  chân,  hạ  chân,  nghiệp  há 

miệng, động tâm, hết thảy vi tế chẳng thể tính kể nghiệp. 

5.8. Tám là sát na sám: Trong một niệm có chín  mươi sát na, một sát na có 

chín trăm lần sanh diệt; cứ một sanh diệt là một lần sám hối. 

5.9.  Chín  là  cứu  cánh  sám:  Trong  địa  vị  Ðẳng  Giác  có  một  phần  vô  minh 

nên tẩy rửa trọn vẹn. 

5.10. Mười là pháp giới sám: Trong pháp tánh không ta, không người, khắp 

vì hết thảy chúng sanh trong quá khứ, vị lai, hiện tại mà sám hối. 

Nếu có thể sám hối chân thật như thế thì hết thảy chướng ngại ắt bị tiêu diệt, 

chẳng lìa đạo tràng mà được thấy chư Phật. 

6. Tịnh Nguyện môn: Tu Tịnh Ðộ phải nên phát đại nguyện. 

6.1.  Một  là  chẳng  vì  phước  điền  mà  nguyện,  nguyện  vì  che  chở  hết  thảy 

chúng sanh mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.2.  Hai  là  chẳng  vì  quyến  thuộc  mà  nguyện,  nguyện  coi  sóc  hết  thảy  nhà 

Như Lai mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.3. Ba là chẳng vì bịnh khổ mà nguyện, nguyện chữa các thứ ghẻ vô minh 

của hết thảy chúng sanh mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.4.  Bốn  là  chẳng  vì  làm  Chuyển  Luân  Vương  mà  nguyện,  nguyện  chuyển 

pháp luân của các đức Như Lai, làm đại pháp vương mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.5.  Năm  là  chẳng  vì  Dục  Giới  mà  nguyện,  nguyện  lìa  hết  thảy  ngũ  dục  vi 

diệu mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.6. Sáu là chẳng vì Sắc Giới mà nguyện, nguyện lìa hết thảy Thiền chấp mà 

sanh Tịnh Ðộ. 

6.7. Bảy là chẳng vì Vô Sắc Giới  mà nguyện, nguyện dứt hết thảy vi tế lưu 

chú, chứng thân vô lượng tướng hảo mà sanh Tịnh Ðộ. 

6.8.  Tám  là  chẳng  vì  Thanh  Văn,  Bích  Chi  Phật  mà  nguyện,  nguyện  dùng 

phước trí  nhị  nghiêm  để  lợi  lạc  hết  thảy  thế  giới chúng sanh  mà sanh  Tịnh 

Ðộ. 

6.9.  Chín  là  chẳng  vì  một  thế  giới,  ngàn  thế  giới  mà  nguyện,  nguyện  chịu 

khổ thay cho vô ương số thế giới, cứu chúng sanh trong hết thảy thế giới mà 

sanh Tịnh Ðộ. 

6.10.  Mười  là  chẳng  vì  một  cho  đến  ngàn  a  tăng  kỳ  kiếp  chúng  sanh  mà 

nguyện,  nguyện chịu khổ thay cho  vô  lượng,  vô số a tăng kỳ kiếp  hết  thảy 

chúng sanh, cứu hết thảy chúng sanh mà sanh Tịnh Ðộ. 

Nếu có thể phát đại nguyện như thế thì trong sát na cuối cùng, quyết định sẽ 

đúng như trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện đã dạy, sẽ biết đại nguyện ấy 

làm minh sư dẫn về Cực Lạc. 

7. Tịnh Giới môn: Hết thảy tịnh pháp đều lấy Giới làm nền tảng. Giới đứng 

đầu các thiện pháp, là cửa để vào cõi tịnh. 

7.1.  Một  là  xan  tham  giới:  Thực  hành  hai  pháp  bố  thí  tài  thí  và  mạng  thí 

chẳng yêu tiếc. 

7.2.  Hai  là  hủy  cấm  giới:  Trì  trọn  vẹn  ngũ  giới,  luật  nghi  giới  cho  đến  Vô 

Lậu Giới. 

7.3. Ba là sân nhuế giới: Dùng nhẫn để điều tâm và thân, khẩu. Nếu gặp phải 

ác khẩu, dao, gậy làm hại thì chỉ nên suy nghĩ pháp nghiệp nhân duyên, coi 

như đền trả, coi như đạo sư, tưởng như gió rét, lạnh, nóng. 

7.4.  Bốn  là  phóng  dật  giới:  Ðường  hiểm  sanh  tử  không  chỗ  để  phóng  dật. 

Như người bưng bát dầu đầy, như đi trên dây, chẳng được liếc ngoái tả hữu 

cũng như nghĩ đến chuyện gì khác. 

7.5.  Năm  là  tán  loạn  giới:  Gom  giữ  các  căn,  dứt  các  duyên  cảnh  như  giữ 

ngọn đèn trước gió, như ngăn chim sống. 

7.6. Sáu là ngu si giới: Dùng trí huệ phá các mê mờ. 

7.7. Bảy là kiêu mạn giới: Chẳng nên cậy tài biện luận, ngộ giải, tranh luận 

rồi hợm hĩnh, kiêu căng. Hết thảy sở đắc như bụi trên đất, như chất dơ đóng 

trên mặt gương, chẳng thể cậy chất dơ này để coi thường chất dơ khác! 

7.8.  Tám  là  phú  tàng  giới:  Chư  Phật,  Bồ  Tát,  thần  minh  ở  khắp  mọi  nơi, 

chẳng  thể  giấu  giếm  được;  giống  như  giữa  ban  ngày  trốn  bóng,  giữa  trận 

sóng tránh ướt chẳng thể nào được. 

7.9.  Chín  là  vô  ích  giới:  Phải  nên  xa  lìa  hết  thảy  trò  bỡn  cợt,  thi  văn,  trần 

duyên, chuyện giải thoát vô ích nơi cửa miệng! 

7.10. Mười là chẳng trụ giới: Trì giới như trên chỉ là để sanh Tịnh Ðộ, lợi lạc 

chúng sanh, chẳng cầu được ngợi khen và các quả nhân, thiên, Nhị Thừa. 

Bồ Tát hành các tịnh giới như thế thì có thể nhiếp chúng sanh sanh về Tịnh 

Ðộ. 

8- Tịnh Xử môn: Người học đạo đã có chí xuất trần thì hãy nên bỏ các chốn 

ác: 

8.1. Một là chỗ phồn hoa huyên náo. 

8.2. Hai là chốn ca lầu, tửu quán. 

8.3. Ba là chỗ nóng bức, hun đốt. 

8.4. Bốn là chốn bàn luận việc triều chánh. 

8.5. Năm là chỗ ân ái trói buộc và chỗ thường đi chơi quen. 

8.6. Sáu là thi đàn, văn xã, đua văn, kén ý. 

8.7. Bảy là chỗ châm chọc cổ kim, sánh dài, đua ngắn. 

8.8. Tám là chỗ giảng đạo học vô nghĩa vị. 

8.9. Chín là chốn khoe khoang hiểu biết, đấu danh tướng, tiểu trí kiêu căng. 

8.10.  Mười  là  chỗ  cuồng  giải  tông  thừa,  bàn  xằng  đốn  ngộ,  khinh  thị  giới 

luật. 

Nhiễu đạo  như thế có khác  gì  ma,  vì  vậy  phải  nên  xa  lìa. Nếu  lìa được  hết 

thảy các chỗ như vậy thì hết thảy đạo nghiệp sẽ hoàn thành. 

9. Tịnh  Lữ  môn:  Hết thảy  ngộ cơ  nếu chẳng  nhờ bạn bè thì chẳng thể  phát 

khởi  được.  Hết  thảy  pháp  ác  nếu  không  bạn  thì  chẳng  dứt  được.  Hành  đạo 

cầu bạn thì phải phân biệt nghiêm nhặt bạn tịnh, bạn uế. Hãy nên thân cận: 

9.1. Một là bạn nhàn nhã chốn núi rừng vì có thể dứt tâm thô tháo. 

9.2. Hai là bạn nghiêm trì giới luật vì có thể làm cho lãnh đạm các dục 

9.3. Ba là bạn trí huệ rộng lớn vì có thể khiến thoát khỏi bến mê. 

9.4. Bốn là bạn tổng trì văn tự vì có thể dứt nghi nan. 

9.5. Năm là bạn tịch mịch, khô khan vì có thể tấn, thủ điềm tĩnh. 

9.6. Sáu là bạn khiêm tốn, nhẫn nhục vì có thể tiêu trừ ngã mạn. 

9.7. Bảy là bạn thẳng tính nói thật vì có thể ngăn dè các ác. 

9.8. Tám là bạn dũng mãnh, tinh tấn vì có thể mau đạt đạo quả. 

9.9. Chín là bạn khinh tài, thích bố thí vì có thể phá lòng keo kiệt lớn lao. 

9.10. Mười là bạn nhân từ thương yêu muôn vật, chẳng tiếc thân mạng vì có 

thể dẹp tan chấp trước ta người. 

Nếu  không  có  bè  bạn  thanh  tịnh  như  vậy  thì  hãy  nên  lánh  người,  ở  một 

mình,  tự  lo  đạo  nghiệp,  lấy  tượng  làm  thầy,  lấy  kinh  làm  bạn.  Còn  những 

bọn cười giỡn khác tuyệt chẳng giao du. 

10. Bất Ðịnh Tịnh môn: Căn khí chúng sanh lợi độn chẳng đồng. Các pháp 

như trên  thì  hạng thượng căn  lợi  khí  mới  làm trọn đủ  nổi. Ðức Như Lai có 

phương  tiện  lạ,  mở  ra  môn  cửu  phẩm,  phân  thành  ba  hạng  tu  tập:  thượng, 

trung, hạ. 

10.1.  Một  là  hoặc  hiểu  Nghĩa  Ðế,  nhưng  chưa  hoàn  toàn  dẹp  nổi  hoặc 

chướng, hay là chẳng hiểu sâu nhưng có thể đọc tụng các kinh. 

10.2.  Hai  là  hoặc  chỉ  theo  lời  nói  mà  tin,  hoặc  do  người  khác  mà  tin,  hoặc 

lâm cảnh bần cùng, mang nhục mà tin. 

10.3. Ba là hoặc quán tượng vàng, hoặc tùy ý quán một tượng. 

10.4. Bốn là hoặc sáng sớm mười niệm, trăm niệm, cho đến ngàn niệm. 

10.5. Năm là hoặc sám hối các tập khí thô trọng và các nghiệp bất thiện. 

10.6. Sáu  là  hoặc  vì sợ sanh  tử,  hoặc  gặp  nạn  khổ, phát  nguyện  vãng sanh, 

nhưng chẳng được phát nguyện hưởng các phước đức cõi trời, cõi người. 

10.7.  Bảy  là  hoặc  chỉ  giữ  ngũ  giới,  bát  giới,  cho  đến  chỉ  không  giết,  trộm, 

dâm, dối. 

10.8. Tám là nếu chẳng thể lìa sạch hết thảy chốn ồn ào thì lúc nào cũng chỉ 

sanh tâm nhàm lìa. 

10.9. Chín là nếu là người vướng bận các pháp thế gian, chưa thể đoạn ngay 

thì chẳng nên thuận theo chúng. 

10.10. Mười là chỉ có mười niệm vào lúc lâm chung. 

Ðối với các pháp như trên, nếu có thể chí tâm thọ trì một pháp thì đều được 

vãng sanh,  nhưng chẳng được tin  ngờ  lẫn  lộn. Nếu có  nghi thì  hết thảy các 

hạnh đều chẳng thành tựu. 

Nhận định: 

Mười môn tu trì của luận này bao trọn hết thảy pháp môn Niệm Phật. Luận 

Bảo Vương chép: “Niệm danh Phật ắt thành tam muội”, bất tất phải cầu khai 

ngộ hoặc quán tưởng, tham cứu, cũng chẳng bất tất phải miễn cưỡng tìm tòi 

tịnh  xứ,  tịnh  lữ,  chỉ  cần  dứt  các  tâm  danh  lợi  v.v…  Ðối  với  hết  thảy  chỗ 

huyên  náo,  tâm  sanh  chán  lìa,  đừng  tùy  thuận  người  còn  vướng  víu  trong 

pháp  thế  gian,  nên  sanh  tín,  phát  nguyện,  nghiêm  trì  tịnh  giới,  nhiếp  tâm 

niệm Phật, nguyện dốc lòng nhẫn đốn siêu ba a tăng kỳ. 

Niệm Phật pháp yếu, quyển 3 hết 

(Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa dịch xong ngày 03 tháng 03 năm 2003) 



---o0o--- 

 Phụ lục 

Ðại sư Liên Trì phổ khuyến giới sát, phóng sanh 

Ai  ai  cũng  yêu  mạng,  con  vật  nào  cũng  tham  sống,  lẽ  đâu  giết  thân  mạng 

chúng  để  no  miệng  mình.  Hoặc  mũi  nhọn  phanh  bụng,  hoặc  dao  sắc  chọc 

tim, hoặc lột da, cạo vảy, hoặc cắt họng, bóc vỏ, hoặc nước sôi sùng sục nấu 

sống trạnh,  lươn;  hoặc  muối, rượu  muối sống cua, tôm.  Ðáng thương thay! 

Ðau đớn cùng cực không cách giãi bày, khổ sở tột bậc khó lòng chịu đựng. 

Tạo  tội  ác  ngập  trời  đến  thế,  kết  thành  muôn  kiếp  thâm  thù.  Một  mai  vô 

thường  liền  đọa  địa  ngục,  vạc  sôi,  lò  than,  cây  kiếm,  núi  đao,  vừa  chịu  tội 

xong  lại  làm  loài  vật.  Oán  oán  vay  trả,  mạng  mạng  đắp  đền.  Rốt  cuộc  làm 

người,  lắm  bệnh,  yểu  thọ,  hoặc  bị  rắn,  cọp  cắn  chết,  hoặc  chết  vì  nạn  đao 

binh,  hoặc  chết  trong  vòng  tù  tội,  hoặc  chết  vì  độc  dược,  đều  là  do  sát  hại 

cảm thành. 

Tôi nay ứa lệ máu, dập trán, ai cáo người đời: chẳng dám bức các vị ăn chay, 

trước chỉ khuyên nên tránh giết. Nhà giới sát thiện thần thủ hộ, tai hoạnh tiêu 

trừ, tuổi thọ dài lâu, con cháu hiền hiếu, cát tường đủ thứ, khó thuật trọn nổi. 

Nếu  còn  tùy  sức  phóng  sanh,  lại  thêm  niệm  Phật,  chẳng  những  phước  đức 

tăng  trưởng,  ắt  còn  tùy  nguyện  vãng  sanh,  mãi  thoát  luân  hồi,  lên  bậc  Bất 

Thối. 

Các  nhân  giả  có  duyên  gặp  lời  này,  xin  hãy  hồi  tâm,  quyết  chí  thọ  trì,  chớ 

sanh nghi hối. Nếu chưa làm được, hãy chuyển cho người khác thì công đức 

cũng vô lượng. 

Nhận định: 

Chẳng kết  mối  nợ oan  nghiệt thì  lâm chung  không chướng  ngại. Xin tất cả 

các  đồng  đạo  niệm  Phật  hãy  giới  sát,  phóng  sanh  để  vãng  sanh  khỏi  bị 

chướng duyên. 

---o0o--- 

Quyển thứ tư : Những Ðiều Cần Biết Về Niệm Phật 

Trì danh niệm Phật dù rất giản dị, nhưng hai thời công khóa sớm tối, định kỳ 

tinh tấn tu  niệm, trợ  niệm  lúc  lâm chung  v.v… đều  nên  hành trì đúng pháp 

thì lòng mong cầu mới được thành tựu. Ở đây tôi xin trích lấy [từ trong kinh, 

sách] những điều hành giả cần phải biết để làm khuôn mẫu tu tập. 



---o0o--- 

 1. Công khóa sớm tối 



Ngũ chúng xuất gia 19 có thể sử dụng “Linh Nham Sơn Tự Chuyên Tu Tịnh 

Ðộ Ðạo  Tràng Niệm  Tụng Nghi  Quỹ”  (Nghi thức tụng  niệm của đạo tràng 

chuyên tu Tịnh Ðộ chùa Linh Nham), còn hai chúng tại gia do nhàn, bận bất 

đồng, hoàn cảnh mỗi người mỗi khác nên ở đây tôi trích dẫn vài đoạn hướng 

dẫn  về  công  khóa  do  chư  cổ  đức  định  ra  từ  đơn  giản  tới  phức  tạp  để  mỗi 

người xét xem cách nào thuận tiện thì tận lực hành trì cách đó. 



---o0o--- 



1.1. Pháp môn Chuyên Trì thứ nhất của cư sĩ Vương Long Thư 

  

Trong  bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Ðà  Phật  có  một  đại  nguyện  như 

sau:  “Lúc  tôi  thành  Phật,  mười  phương  chúng  sanh  chí  tâm  tin  ưa  muốn 

 sanh về cõi tôi, niệm danh hiệu của tôi mười tiếng mà nếu chẳng được sanh 

 thì tôi chẳng làm Phật” . Ðấy là đức Phật sẵn có lời nguyện độ người, chỉ cốt 

người niệm ngài mười niệm để biểu thị tấm lòng quy y. Mỗi sáng hướng về 

Tây chắp tay đảnh lễ, niệm Nam Mô A Di Ðà Phật mười tiếng. Rồi lại đảnh 

lễ, đọc một lượt bài Kệ Phát Nguyện của Ðại Từ Bồ Tát như sau: 

 Nguyện đồng niệm Phật nhân 

          Cộng sanh Cực Lạc quốc 

           Kiến Phật liễu sanh tử 

           Như Phật độ nhất thiết.  

(Tạm dịch: 

Nguyện người cùng niệm Phật, 

Cùng sanh về Cực Lạc, 

Gặp Phật hết sanh tử 

Như Phật độ tất cả). 

Rồi  lại  đảnh  lễ  lui  ra.  Chí  thành  như  vậy  thì  không  ai  là  chẳng  được  vãng 

sanh, chỉ e [phẩm vị trong] chín phẩm chẳng cao mà thôi! Nếu ai không biết 

chữ, ta dạy họ niệm bài kệ trên thì phước báo rất lớn. 



---o0o--- 

 

1.2. Pháp môn Chuyên Trì thứ hai của cư sĩ Vương Long Thư 



Mỗi sáng chắp tay hướng về Tây đảnh lễ, niệm Nam Mô A Di Ðà Phật, Nam 

Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Nam  Mô  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  Nam  Mô  Thanh 

Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát; mỗi danh hiệu mười lượt. Rồi lại đảnh lễ, niệm 

trọn bài kệ “Tán Phật Sám Tội Hồi Hướng Phát Nguyện” một lượt như sau: 

 Thập phương tam thế Phật,  

           A Di Ðà đệ nhất,  

           Cửu phẩm độ chúng sanh 

           Oai đức vô cùng cực 

           Ngã kim đại quy y,  

           Sám hối tam nghiệp tội 

           Phàm hữu chư phước thiện 

           Chí tâm dụng hồi hướng 

           Nguyện đồng niệm Phật nhân 

           Cảm ứng tùy thời hiện 

           Lâm chung Tây phương cảnh 

           Phân minh tại mục tiền 

           Kiến văn giai tinh tấn 

           Ðồng sanh Cực Lạc quốc 

 Kiến Phật liễu sanh tử 

           Như Phật độ nhất thiết 

(Tạm dịch: 

Mười phương tam thế Phật 

Phật Di Ðà bậc nhất 

Chín phẩm độ chúng sanh 

Oai đức không cùng cực, 

Con quy y sâu xa 

Sám hối tội ba nghiệp 

Có bao nhiêu phước thiện 

Dốc lòng hồi hướng cả 

Nguyện người cùng niệm Phật 

Tùy thời cảm ứng hiện 

Lúc chết, cảnh Tây Phương 

Hiện rành rành trước mắt 

Thấy, nghe đều tinh tấn, 

Cùng sanh cõi Cực Lạc. 

Gặp Phật hết sanh tử 

Như Phật độ tất cả) 

Lại  đảnh  lễ,  lui  ra.  Bài  kệ  này  có  oai  lực  lớn,  diệt  được  hết  thảy  tội,  tăng 

trưởng  hết  thảy  phước.  Phàm  mỗi  khi  đảnh  lễ,  đốt  hương  lạy  rất  tốt.  Mỗi 

ngày  đều  làm  như  thế  ắt  sẽ  sanh  trong  Trung  Phẩm.  Nếu  dạy  người  khác 

niệm bài kệ này sẽ được phước báo lớn. 



Trong  lúc  niệm  Phật  nên  tưởng  thân  mình  đang  ở  Tịnh  Ðộ,  đối  trước  Phật 

chắp  tay,  cung  kính  niệm  Phật.  Lúc  niệm  Bồ  Tát  cũng  giống  như thế.  Lúc 

lạy và đọc kệ cũng tưởng mình đang ở cõi Tịnh Ðộ đối trước Phật lễ bái và 

tụng  kệ. Nếu khi  nào đã có tượng  Phật, Bồ Tát thì chẳng cần phải  làm  như 

vậy; nhưng phải tưởng tượng Phật, Bồ Tát ấy như đức Phật và Bồ Tát hiện 

thân ở ngay tại đó,  nhận sự lễ  lạy của  mình, nghe  mình tụng  niệm. Chuyên 

chí  như  vậy  thì  phẩm  vị  vãng  sanh  ắt  cao.  Nếu  càng  tinh  tấn  hơn  thì  mỗi 

ngày niệm Phật ba lượt, năm lượt, hoặc niệm ngàn tiếng, vạn tiếng, cho đến 

ngày đêm niệm Phật không hở. Lại đem pháp môn Niệm Phật rộng giáo hóa 

người đời, lại khiến họ khuyến hóa lẫn nhau ắt sẽ sanh trong Thượng Phẩm 

Thượng Sanh. 



Nhận định: 



Cách này chuyên vì người bận rộn quá mức hoặc kẻ không biết chữ mà lập 

ra  pháp  Niệm  Phật  giản  dị  cũng  như  để  người  mới  học  dễ  hiểu  mà  chọn 

được  một  cách  hành  trì.  Ngày  ngày  chí  thành  như  thế,  không  ai  là  chẳng 

vãng  sanh.  Nếu  lại  hành  thêm  khóa  tối  hoặc  là  cứ  hễ  rảnh  là  niệm,  hoặc 

trong  lúc  làm  việc  vẫn  niệm  Phật  không  gián  đoạn,  lại  còn  rộng  khuyên 

người khác thì phẩm vị vãng sanh ắt sẽ cao. 



---o0o--- 

 

1.3. Pháp Thập Niệm vào lúc sáng sớm của ngài Từ Vân Sám Chủ 



Mỗi ngày vào lúc sáng sớm, sau khi ăn mặc tươm tất xong, đứng ngay ngắn 

hướng mặt về Tây, chắp tay niệm liên tiếp A Di Ðà Phật đến hết một hơi là 

một  niệm.  Mười  hơi  như  thế  gọi  là  “mười  niệm”.  Chỉ  tùy  theo  hơi  thở  dài 

hay ngắn, chẳng hạn định số câu niệm Phật, chỉ cốt niệm lâu dài, lấy hết một 

hơi thở làm hạn. Tiếng niệm Phật chẳng cao, chẳng thấp, chẳng rề rà, chẳng 

cấp bách, giữ sao cho vừa phải. Mười hơi liên tiếp như thế cốt ý để giữ cho 

tâm chẳng tán loạn, lấy chuyên tinh làm công, gọi là Thập Niệm, rõ ràng là 

dùng  hơi  thở  để  câu  thúc  cái  tâm.  Niệm  như  thế  xong,  phát  nguyện  hồi 

hướng như sau: 



“Ðệ  tử  con  tên  là…  nhất  tâm  quy  mạng  Cực  Lạc  thế  giới  A  Di  Ðà  Phật, 

nguyện  dùng  quang  minh thanh  tịnh  chiếu  con,  dùng  từ  thệ  nhiếp  thọ  con. 

Con  nay chánh  niệm  xưng danh  hiệu Như  Lai trong  mười  niệm,  vì  đạo  Bồ 

Ðề cầu sanh Tịnh Ðộ. Xưa kia, Phật đã thề: ‘Nếu có chúng sanh muốn sanh 

nước ta, chí tâm tin ưa, dẫu chỉ mười niệm; nếu chẳng được sanh, ta chẳng 

chịu giữ ngôi vị Chánh Giác’. Dùng nhân duyên Niệm Phật đây nhập trong 

biển  Như  Lai  đại  thệ,  nương  Phật  từ lực,  các  tội  tiêu  diệt,  tăng  trưởng  tịnh 

nhân.  Khi  mạng sắp  hết, tự biết đến thời,  thân không bệnh  khổ, tâm  không 

tham  luyến,  ý chẳng điên đảo  như nhập  Thiền Ðịnh.  Phật  và  Thánh Chúng 

tay  cầm  đài  vàng  đến  đón  tiếp  con.  Trong  khoảng  một  niệm  sanh  cõi  Cực 

Lạc.  Hoa  nở  thấy  Phật,  liền  nghe  Phật  thừa,  đốn  khai  Phật  huệ,  rộng  độ 

chúng sanh, mãn Bồ Ðề nguyện”. 



Phát nguyện ấy xong, lễ bái hay chẳng lễ bái đều được, chỉ cần trọn một đời 

này chẳng hề tạm bỏ ngày nào. Chỉ chẳng hề phế bỏ, tự dốc lòng vào đó ắt 

sẽ sanh về cõi kia. 



Nhận định: 

           

Ðây là vì hàng vua, quan bận rộn việc nước, không rảnh rỗi để tu trì mà lập 

ra pháp này. Do chúng sanh tâm tán loạn, lại không rảnh rỗi để chuyên niệm 

nên mượn hơi thở để nhiếp tâm như thế khiến tâm tự chẳng tán loạn. Nhưng 

cần phải thuận theo  hơi thở dài  hay  ngắn,  chẳng  nên  miễn cưỡng  niệm cho 

nhiều, miễn cưỡng sẽ bị thương khí. 



Cũng  chỉ  được  niệm  mười  niệm,  chẳng  nên  niệm  đến  hai  mươi,  ba  mươi 

niệm,  niệm  nhiều  cũng  bị  tổn  khí.  Nếu  như  thêm  Thập  Niệm  vào  buổi  tối 

hoặc ba  lượt: sáng, trưa, tối cũng được. Vì tán tâm  niệm Phật thì khó được 

vãng  sanh  cho  nên  lập  ra  pháp  này  cốt  để  tâm  quy  về  một  chỗ,  nhất  tâm 

niệm Phật, quyết định vãng sanh. 



Số lần  niệm  tuy  ít,  nhưng công đức rất sâu. Vì thế sau  này chư Tổ đều coi 

cách  này  là phương tiện tối thắng  để nhiếp thọ các căn cơ, càng thâm  nhập 

càng thấy sâu xa. Giống như có được món ăn ngon lành, đã biết đến mùi vị 

của nó thì trong mọi hành vi, lời lẽ hằng ngày đều chăm chắm tưởng mộ, chỉ 

còn  nghĩ  đến  Phật,  chứ  nào  còn  phải  hạn  định  trong  một  lúc  uống  trà  mới 

nhắc nhở đến mà thôi! Nếu trong nhà có căn phòng thanh tịnh hoặc có điện 

thờ Phật thì nên đối trước tượng Phật thắp hương, lễ bái, đứng niệm hay quỳ 

niệm đều được cả! 



---o0o--- 

 

1.4. Thông hành tảo vãn công khóa nghi thức 

(Nghi thức tụng niệm sớm tối thông dụng) 



a. Cúng  dường:  Trong  điện  Phật  chỉ  thờ  Tây  Phương  Tam  Thánh,  trước 

tượng  Phật  cúng  hoa,  hương,  đèn,  quả,  nước  v.v…  Nếu  chẳng  đủ  sức  thì 

cúng  một chén  nước trong, thắp ba cây  hương, đèn, hoa tùy  lòng.  Lúc thắp 

hương nên thầm niệm hoặc đọc rõ tiếng bài tán hương: 

 Nguyện thử hương hoa vân 

 Biến mãn thập phương giới 

 Cúng dường nhất thiết Phật 

 Thế gian nan tín pháp 

 Cập chư thượng thiện nhân 

 Phổ huân chư chúng sanh 

 Giai phát Bồ Ðề tâm 

 Ðồng sanh Cực Lạc quốc 

(Tạm dịch: 

Nguyện mây hương hoa này 

Ðầy ắp mười phương cõi 

Cúng dường tất cả Phật 

Pháp trong đời khó tin 

Và những bậc thượng thiện 

Xin hương này xông tỏa 

Tất cả mọi chúng sanh 

Ðều phát Bồ Ðề tâm 

Cùng nhau sanh Cực Lạc) 



b. Lễ bái: Lúc lễ bái trước hết nên chắp tay, đứng hay quỳ, thành khẩn niệm: 

Nhất  tâm  đảnh  lễ  Sa  Bà  thế  giới  đại  từ đại  bi  nhân  thiên  giáo  chủ  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Ðệ tử tên  là… khắp  vì bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành sám 

hối. Con cùng chúng sanh: 

 Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp 

 Giai do vô thỉ tham, sân, si 

 Tùng thân, ngữ, ý chi sở sanh 

 Nhất thiết ngã kim giai sám hối 

 Tội tùng tâm khởi tương tâm sám 

 Tâm nhược không thời tội diệc vong 

 Tâm vong, tội diệt, lưỡng câu không 

 Thị tắc danh vi chơn sám hối (một lễ) 

(Xưa kia đã tạo các ác nghiệp 

Ðều do vô thỉ tham, sân, si 

Từ thân, miệng, ý phát sanh ra, 

Hết thảy con nay xin sám hối. 

Tội từ tâm khởi đem tâm sám 

Tâm đã không rồi, tội cũng tiêu 

Tâm không, tội diệt thảy đều không 

Thế mới gọi là chơn sám hối) 

Nhất tâm đảnh lễ Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi Tiếp Dẫn Ðạo 

Sư A Di Ðà Phật. 

Ðệ tử tên  là… khắp vì  bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành phát 

bốn hoằng thệ nguyện: 

 Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn 

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

 Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. (một lễ) 

Nhất tâm đảnh lễ Tây phương An Lạc thế giới đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn 

quảng đại linh cảm ứng Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Ðệ tử tên  là… khắp vì  bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành phát 

đại nguyện, nguyện con và chúng sanh: 

 Túc thế thân sanh chư phụ mẫu 

 Lịch kiếp tổ tông cập oán thân 

 Ðồng trượng Như Lai từ bi lực 

 Tiếp dẫn vãng sanh An Lạc quốc (1 lạy) 

(Tạm dịch: 

Cha mẹ đời này hay đời trước 

Tổ tông, oán, thân suốt bao kiếp 

Cùng nương Như Lai từ bi lực. 

Tiếp dẫn vãng sanh cõi An Lạc) 

Nhất tâm đảnh lễ Tây phương An Lạc thế giới đại từ đại bi Ðại Thế Chí Bồ 

Tát Ma Ha Tát. 

Ðệ tử tên  là… khắp vì  bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành phát 

đại nguyện, trong bao kiếp: 

 Sở sát y thực chư oan mạng 

 Thập phương bị sát chư chúng sanh 

 Tất hoạch độ thoát sanh Tịnh Ðộ 

 Nguyện Phật từ bi phổ nhiếp thọ (1 lạy) 

(Tạm dịch: 

Vì cơm áo giết oan các mạng 

Bao kẻ tôi giết khắp mười phương 

Thảy đều siêu thoát sanh Tịnh Ðộ 

Nguyện Phật từ bi nhiếp thọ hết) 

Nhất tâm đảnh lễ Tây phương An Lạc thế giới đại từ đại bi Thanh Tịnh Ðại 

Hải Chúng Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Ðệ tử tên  là… khắp vì  bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành phát 

đại nguyện, nguyện con và chúng sanh: 

 Cộng dĩ Phổ Hiền thù thắng hạnh 

 Vô biên thắng phước giai hồi hướng 

 Phổ nguyện trầm nịch chư chúng sanh 

 Tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát. (1 lạy) 

(Tạm dịch: 

Cùng theo hạnh Phổ Hiền thù thắng 

Vô biên phước quý đều hồi hướng 

Nguyện khắp chúng sanh đang chìm đắm 

Mau sanh về cõi Vô Lượng Quang) 

Nhất tâm đảnh lễ tận hư không biến pháp giới thập phương thường trụ đại từ 

đại bi nhất thiết chư Phật, nhất thiết Tôn Pháp, nhất thiết Bồ Tát Hiền Thánh 

Tăng. 

Ðệ tử tên  là… khắp vì  bốn ân, ba cõi, pháp giới chúng sanh chí thành phát 

đại nguyện, nguyện con và chúng sanh: 

 Cộng tiêu tam chướng, chư phiền não 

 Cộng tăng phước huệ dữ thọ khảo 

 Phổ nguyện tai, bệnh tất tiêu trừ 

 Vãng sanh viên thành Bồ Tát đạo (1 lạy) 

(Tạm dịch: 

Cùng tiêu ba chướng, các phiền não 

Cùng tăng phước huệ và tuổi thọ 

Phổ nguyện tai, bịnh thảy tiêu trừ 

Vãng sanh viên thành Bồ Tát đạo) 



c. Niệm tụng: 

Chắp tay ngồi niệm: 

Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát (3 lượt) 

Phật thuyết A Di Ðà kinh (1 biến) 

Bạt Nhất Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản Ðắc Sanh Tịnh Ðộ Ðà Ra Ni (tức 

chú Vãng Sanh, niệm ba biến, rồi đọc tiếp kệ tán Phật) 

 A Di Ðà Phật thân kim sắc 

 Tướng hảo quang minh vô đẳng luân 

 Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di 

 Cám mục trừng thanh tứ đại hải 

 Quang trung hóa Phật vô số ức 

 Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên 

 Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh 

 Cửu phẩm liên hoa đăng bỉ ngạn 

(Tạm dịch: 

Phật A Di Ðà thân kim sắc 

Tướng hảo quang minh khó sánh bằng 

Năm Tu Di uyển chuyển bạch hào 

Bốn biển lớn trong ngần mắt biếc 

Trong hào quang hóa vô số Phật 

Hóa các Bồ Tát cũng vô biên 

Bốn mươi tám nguyện độ chúng sanh 

Chín phẩm sen vàng lên bến giác) 

Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Ðà Phật (1 lần) 

Nam mô A Di Ðà Phật. 

(niệm mấy trăm câu hoặc vài ngàn câu, lúc đầu định số lần niệm ít, dần dần 

tăng  lên  nhiều,  nhưng  phải  giữ  sao  cho  nhất  định,  chẳng  nên  lúc  tăng,  lúc 

giảm,  khi  ít,  khi  nhiều.  Ðể  nhớ  số  thì  dùng  xâu  chuỗi,  hoặc  dùng  hương, 

hoặc dùng đồng hồ để hạn định thời gian cũng được. Chẳng cần biết là niệm 

lớn tiếng, niệm nhỏ tiếng hay niệm thầm, cốt sao miệng niệm, tai nghe, từng 

chữ rành rẽ, kỵ nhất là niệm như trả bài, tâm mong cho chóng xong thì khó 

lòng được lợi ích. Ngồi niệm hoặc vừa niệm vừa đi nhiễu đều được. Nếu đi 

nhiễu thì phải đi từ Ðông qua Nam, từ Tây sang Bắc. Nhiễu theo chiều thuận 

có công đức, chẳng được đi nhiễu ngược chiều  mắc phải tội vạ. Niệm xong 

lại niệm): 

A Di Ðà Phật 

(ngồi niệm hoặc lặng im niệm thầm trăm tiếng hoặc mấy ngàn tiếng) 

Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

(từ  đây  trở  xuống,  quỳ  niệm  ba  lượt  hoặc  mười  lượt,  hoặc  đứng  chắp  tay 

niệm, niệm xong lễ một lạy) 

Nam mô Ðại Thế Chí Bồ Tát 

(ba lượt hoặc mười lượt, lễ một lạy) 

Nam mô Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát 

(3 lượt hoặc mười lượt, lễ một lạy) 

  

d. Hồi hướng: 

Quỳ niệm kệ hồi hướng 

(hoặc đọc bài Tây Phương Phát Nguyện Văn của Tổ Liên Trì trong phần Phụ 

Lục,  hoặc  đọc  bài  Phát  Nguyện  Hồi  Hướng  của  ngài  Từ  Vân  Sám  Chủ  ở 

phần  trước,  nhưng  lược  đi  bốn  chữ “trong  khoảng  mười  niệm”.  Tùy  người 

bận rộn hay rảnh rỗi  mà chọn lấy  một bài để niệm. Cần phải khẩn thiết, chí 

thành,  nương theo kinh  văn  phát tâm, câu  nào cũng  xuất phát từ tự tâm thì 

mới phù hợp với ý chỉ phát nguyện) 



 Nguyện ngã lâm chung vô chướng ngại 

 A Di Ðà Phật viễn tương nghênh 

 Quán Âm cam lộ sái ngô đầu 

 Thế Chí kim đài an ngã túc 

 Nhất sát na trung ly ngũ trược 

 Khuất thân tý khoảnh đáo Liên Trì 

 Liên hoa khai hậu kiến Từ Tôn 

 Thân thính pháp âm khả liễu liễu 

 Văn dĩ tức ngộ vô sanh nhẫn 

 Bất vi An Dưỡng, nhập Sa Bà 

 Thiện tri phương tiện độ chúng sanh 

 Xảo bả trần lao vi Phật sự 

 Ngã nguyện như tư Phật tự tri 

 Tất cánh đương lai đắc thành tựu.  

(Tạm dịch: 

Nguyện con lâm chung không chướng ngại 

A Di Ðà Phật đến tiếp nghênh 

Ðầu con: Quán Âm rưới cam lộ 

Chân con: Thế Chí lót đài vàng 

Trong một sát na lìa ngũ trược 

Duỗi tay khoảnh khắc đến Liên Trì 

Hoa sen bừng nở, gặp Từ Tôn 

Lắng nghe pháp âm hiểu thông suốt. 

Nghe xong liền ngộ Vô Sanh Nhẫn 

Chẳng rời An Dưỡng, nhập Sa Bà 

Khéo hiểu phương tiện độ muôn chúng 

Khéo dùng trần lao làm Phật sự 

Con nguyện thế đó, Phật tự hay 

Mai sau rốt ráo được thành tựu.) 

(Xưa  nay,  bài  văn  này  có  sự  linh  nghiệm  lớn.  Có  người  trong  lúc  phát 

nguyện  thấy  điềm  lành,  hoặc  có  người  trong  mộng  thấy  Phật  phóng  đại 

quang  minh. Sự cảm  ứng rất  nhiều chẳng  thể thuật  đủ, chỉ  nên dốc sức  mà 

hành thì mới tin là chẳng hư huyễn vậy). 

  

e. Tam quy y: 

Ðối Phật chắp tay niệm: 

Tự  quy  y  Phật,  xin  nguyện  chúng  sanh  thấu  hiểu  đạo  cả,  phát  tâm  Vô 

Thượng (1 lạy). 

Tự quy  y Pháp,  xin  nguyện chúng sanh  hiểu sâu kinh tạng, trí tuệ  như biển 

(1 lạy). 

Tự  quy  y  Tăng,  xin  nguyện  chúng  sanh  dắt  dìu  đại  chúng,  hết  thảy  không 

ngại (1 lạy). 

  

Phụ Lục: 

Liên Trì Ðại Sư Tân Ðịnh Tây Phương Phát Nguyện Văn 

(Bài  văn  Phát Nguyện Vãng Sanh  Tây Phương do  Liên  Trì Ðại  Sư  mới đặt 

ra) 



Khể thủ Tây Phương An Lạc Quốc 

Tiếp dẫn chúng sanh đại đạo sư 

Ngã kim phát nguyện, nguyện vãng sanh 

Duy nguyện từ bi ai nhiếp thọ. 

Ðệ tử mỗ giáp (đọc tên mình thay vào chữ “mỗ giáp”) phổ vị tứ ân, tam hữu, 

pháp  giới  chúng  sanh,  cầu  ư  chư  Phật  nhất  thừa  vô  thượng  Bồ  Ðề  đạo  cố, 

chuyên tâm trì niệm A Di Ðà Phật vạn đức hồng danh, kỳ sanh Tịnh Ðộ. 

Hựu dĩ nghiệp trọng phước khinh, chướng thâm huệ thiển, nhiễm tâm dị xí, 

tịnh đức nan thành. Kim ư Phật tiền, kiều cần ngũ thể, phi lịch nhất tâm đầu 

thành sám hối. Ngã cập chúng sanh, khoáng kiếp chí kim, mê bổn tịnh tâm, 

túng tham sân si nhiễm  uế tam  nghiệp. Vô lượng  vô biên sở tác tội cấu, vô 

lượng vô biên sở kết oán nghiệp, nguyện tất tiêu diệt. Tùng ư kim nhật, lập 

thâm thệ nguyện, viễn ly ác pháp, thệ bất cánh tạo, cần tu Thánh đạo, thệ bất 

thối đọa, thệ thành Chánh Giác, thệ độ chúng sanh. 

A Di Ðà Phật dĩ từ bi nguyện lực, đương chứng tri ngã, đương ai mẫn ngã, 

đương gia bị ngã. Nguyện thiền quán chi trung, mộng mị chi tế, đắc kiến A 

Di Ðà Phật kim sắc chi thân, đắc lịch A Di Ðà Phật bảo nghiêm chi độ, đắc 

mông A Di Ðà Phật cam lộ quán đảnh, quang minh chiếu thân, thủ  ma ngã 

đầu,  y  phú  ngã  thể,  sử  ngã  túc  chướng  tự  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng,  tật 

không  phiền  não,  đốn  phá  vô  minh,  viên  giác  diệu  tâm  khuếch  nhiên  khai 

ngộ. Tịch quang chơn cảnh thường đắc hiện tiền. Chí lâm dục mạng chung, 

dự tri thời chí, thân  vô  nhất thiết bệnh khổ ách nạn, tâm  vô  nhất thiết tham 

luyến  mê  hoặc, chư căn  duyệt dự, chánh  niệm  phân  minh,  xả báo an tường 

như nhập Thiền Ðịnh. 

A  Di  Ðà  Phật  dữ  Quán  Âm,  Thế  Chí,  chư  thánh  hiền  chúng  phóng  quang 

tiếp  dẫn,  thùy  thủ  đề  huề.  Lâu,  các,  tràng  phan,  dị  hương,  thiên  nhạc,  Tây 

phương thánh cảnh chiếu thị mục tiền, linh chư chúng sanh kiến giả, văn giả, 

hoan  hỷ cảm thán, phát  Bồ Ðề tâm. Ngã  ư nhĩ  thời, thừa kim cang đài, tùy 

tùng  Phật  hậu,  như  đàn  chỉ  khoảnh,  sanh  Cực  Lạc  quốc,  thất  bảo  trì  nội, 

thắng  liên  hoa  trung.  Hoa  khai  kiến  Phật,  kiến  chư  Bồ  Tát,  văn  diệu  pháp 

âm, hoạch Vô Sanh Nhẫn. Ư tu du gian, thừa sự chư Phật, thân mông thọ ký. 

Ðắc thọ ký dĩ, tam thân, tứ trí, ngũ nhãn, lục thông, vô lượng bách thiên đà 

ra  ni  môn,  nhất  thiết  công  đức  giai  tất  thành  tựu.  Nhiên  hậu,  bất  vi  An 

Dưỡng, hồi nhập Sa Bà, phân thân vô số biến thập phương sát, dĩ bất khả tư 

nghị tự tại thần lực, chủng chủng phương tiện độ thoát chúng sanh, hàm linh 

ly nhiễm, hoàn đắc tịnh tâm, đồng sanh Tây phương, nhập bất thối địa. 

Như  thị  đại  nguyện,  thế  giới  vô  tận,  chúng  sanh  vô  tận,  nghiệp  cập  phiền 

não, nhất thiết vô tận, nguyện ngã vô tận. Nguyện kim lễ Phật, phát nguyện 

tu  trì  công  đức  hồi  thí  hữu  tình.  Tứ  ân  tổng  báo,  tam  hữu  tề  tư,  pháp  giới 

chúng sanh đồng viên chủng trí. 

(Ðại Sư Ấn Quang bảo bài phát nguyện này văn tự, nghĩa lý hoàn bị, là bài 

phát nguyện bậc nhất xưa nay. Cư sĩ Lý Viên Tịnh đã viết lời giải thích cho 

bài phát nguyện này, in kèm vào sau cuốn A Di Ðà Bạch Thoại Giải Thích 

của Nam Ðình Hòa Thượng – xin xem bản dịch phần chú giải của Lý Cư Sĩ 

trong phần Phụ Lục E của Niệm Phật Pháp Yếu, cuốn 1) 



Nhận định: 

  

Ðối  với  người  mới  học  Phật  thì  công  khóa  đơn  giản  hay  phức  tạp  nên  tùy 

theo  rảnh  rỗi  hay  bận  rộn  mà  châm  chước.  Trên  đây  chỉ  tạm  nêu  một  cách 

thức,  chứ  không  bắt  buộc.  Khi  hoàn  tất  công  khóa,  có  thể  thêm  vào  câu 

“thay cho cha mẹ, sư trưởng, kẻ oán, người thân bao kiếp lễ Phật ba lạy, cầu 

sanh  Tịnh  Ðộ”  và  niệm  thêm  chú  Ðại  Bi  từ  một  đến  bảy  biến,  niệm  thánh 

hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát từ  một  trăm  đến  một  ngàn  lần,  cầu  nguyện:  “Chiến 

tranh vĩnh viễn chấm dứt, vận nước tốt lành, chúng sanh an vui, thế giới hòa 

bình, biến Sa  Bà thành thế  giới Cực  Lạc”  thì càng  hay.  Là vì trước cơn đại 

kiếp, nguy nạn khó lường, thường nên chí thành niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

ắt ngài sẽ tầm thanh cứu khổ, chuyển nguy thành an. Ví dù định nghiệp khó 

chuyển,  vẫn  có  thể  nhờ  vào  Bồ  Tát  lực  và  Phật  lực  để  vãng  sanh  Tây 

Phương, thoát khỏi biển khổ. Nếu có cầu  nguyện điều  gì, cứ tùy  ý  mà cầu. 

Cốt sao thành tâm thì có cầu ắt ứng. 



---o0o--- 

 

1.6. Phép quán trước khi ngủ của Thiện Ðạo đại sư 



Người  tu  Tịnh  Ðộ  phàm  muốn  nhập  Quán,  hay  lúc  sắp  ngủ  nên  nhất  tâm 

chắp tay,  hướng thẳng  mặt  về Tây, đứng  hay  ngồi,  hay quỳ,  niệm  A Di Ðà 

Phật, Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng mười tiếng xong, phát 

nguyện như sau: 



“Ðệ tử tên là… hiện là phàm phu sanh tử, tội chướng sâu nặng, luân hồi sáu 

nẻo, khổ không tả nổi. Nay gặp tri thức, được nghe danh hiệu A Di Ðà, bổn 

nguyện công đức, nhất tâm xưng niệm, cầu nguyện vãng sanh. Nguyện Phật 

từ bi chẳng  bỏ,  xót thương  nhiếp thọ. Ðệ tử tên  là… chẳng biết tướng  hảo, 

quang minh nơi thân đức Phật, xin Phật hiện bày cho con được thấy và thấy 

Quán  Âm,  Thế  Chí,  các  vị  Bồ  Tát,  các  sự  thanh  tịnh,  trang  nghiêm,  quang 

minh,  diệu  tướng…  trong  thế  giới  kia,  khiến  con  được  thấy  một  cách  rành 

rẽ”. 



Phát nguyện xong, chánh niệm nhập quán, hoặc lúc sắp ngủ chánh niệm mà 

ngủ, chớ nên nói tạp nhạp, đừng mơ tưởng lung tung thì ngay trong lúc phát 

nguyện sẽ được thấy [những diệu tướng đó] hoặc trong mộng mị được thấy. 

Cốt sao chuyên chí sẽ được thỏa nguyện. 



Nhận định: 



Liên Trì đại sư bảo: “Từ xưa, đại sư Thiện Ðạo được xưng tụng là hóa thân 

của Phật A Di Ðà. Nay người tu Tịnh Ðộ phải nên tin tưởng sâu xa vào bài 

văn  phát  nguyện  này,  chớ  vì  chẳng  thấy  linh  nghiệm  liền  bèn  buông  bỏ  

ngay.  Ðiều  quan  trọng  là  hành  trì  lâu  ngày  ắt  sẽ  sanh  về  Tịnh  Ðộ,  công 

chẳng uổng phí vậy!” Sau khóa tụng buổi tối mỗi ngày hoặc lúc sắp ngủ xin 

hãy thực hành cách này. 



---o0o--- 

 

1.7. Pháp nhiếp tâm trong khi ngủ của cư sĩ Hà Hiển Từ 



Nằm  ngủ  niệm Phật dĩ  nhiên  là chẳng cung  kính,  hãy  nên kê tay phải dưới 

đầu, tay trái đặt trên đùi trái, đấy gọi là thế nằm Cát Tường. Quán tưởng thân 

mình quỳ trước đức Phật, hai tay chắp lại, cung kính thầm niệm, chẳng nên 

niệm  ra  tiếng.  Nếu  đầu  giường  có  để  đồng  hồ  để  giúp  mình  niệm  thì  càng 

hay. Niệm mãi đến khi ngủ thiếp đi mới thôi. Tỉnh giấc trong đêm cũng làm 

thế. Trong cả đời người, chuyện ngủ nghê hao hớt quang âm quá nửa. Nhiếp 

tâm  niệm  Phật  như thế chính  là  lợi dụng thời  gian bị bỏ  phế, công  hiệu rất 

lớn.  Nếu  như  vận  dụng  tinh  thần  niệm  lâu  bị  mất  giấc  ngủ  thì  có  thể  lắng 

lòng tu pháp Ngọa Thiền. 



Ngọa Thiền là buông bỏ thân tâm, một niệm chẳng sanh, hệt như ngồi Thiền. 

Tu tập pháp Ðịnh này lâu ngày thì dù có ngủ mê vẫn chẳng điên đảo. Kẻ tại 

gia bộn bề công việc, ngay lúc ấy là tự do hãy gắng sức tu cách này thì công 

phu vô thượng đạt được ngay trong khi ngủ nghỉ. 



Nhận định: 



Ông Tô Ðông Pha nói: “Chỉ trong năm canh mới vứt bỏ được việc nhà”. Vô 

luận  là  tại  gia  hay  xuất  gia  đều  hãy  nên  tận  lực  tu  tập  pháp  này.  Lâu  ngày 

trong khi ngủ nghỉ vẫn có thể niệm Phật chẳng ngớt. Nhưng chẳng nên căng 

thẳng tinh thần quá  mức, chỉ cốt sao tâm  niệm, tâm  nghe thì dễ  ngủ, chẳng 

đến nỗi niệm lâu ngày bị mất ngủ. 



---o0o--- 

 2. Ðịnh kỳ tinh tấn 



Ðược vãng sanh hay không toàn là do có tín nguyện hay không, phẩm vị cao 

hay thấp toàn là do trì danh sâu hay cạn. Phật dạy từ một ngày đến bảy ngày 

trì  danh  nhất  tâm  bất  loạn,  cho  nên  phải  định  kỳ  [niệm  Phật]  cầu  chứng. 

Chúng sanh đời mạt pháp tu các công đức, tín nguyện chẳng chắc chắn, phế 

bỏ công phu càng dễ, cho nên càng phải nên hạn kỳ tu tập thì mới phát được 

tâm thù thắng, tạo thành hạnh thù thắng. Ở đây, tôi trích lấy những pháp yếu 

tinh tấn của cổ đức và khuôn mẫu Phật thất để đại chúng tuân hành theo, cầu 

được chứng đắc ngay trong hiện đời. 



---o0o--- 

 

2.1. Lược trích “Cách truy đảnh niệm Phật” của Tam Phong đại sư 



Niệm  Phật  cầu  nhất  tâm  bất  loạn,  chỉ  lấy  một  câu  Phật  hiệu  cực  lực  truy 

đảnh, đã mạnh mẽ lại càng mạnh mẽ hơn, tinh thành một phiến thì chẳng suy 

lường  đến  chuyện  quá  khứ,  chẳng  đoái  hoài  đến  chuyện  vị  lai,  chẳng  nắm 

giữ tâm thức hiện tại. Ba tâm đoạn sạch tức là đoạn cả tiền tế lẫn hậu tế. Ðây 

là do xét đến cùng, niệm đến cực, thấy, nghe, chạm cảnh, gặp duyên, cắt đứt 

nẻo tâm, đạt đến mức cõi hư không nát như bột, đại địa chìm lỉm, vật lẫn ta 

cùng  tiêu,  một  pháp  chẳng  lập,  [sự  việc]  trước  mắt  như  sâm  la  vạn  tượng 

hiện  bóng  trong  tấm  gương  tròn  lớn,  trọn  không  có  lấy  một  điểm  để  diễn 

bày, phân biệt. Thân tâm rỗng rang như mây bồng bềnh. Tình cảnh này gọi 

là “nhất tâm bất loạn”. Ðến mức này thì chẳng còn có tâm gì để mà loạn cả! 



Nếu chưa đạt đến cảnh giới này thì dù có tạm thời thanh tịnh cũng chỉ là tạm 

ngưng lặng mà thôi: lúc thanh tịnh thì có, lúc động loạn bèn  mất; huống hồ 

là  lúc  lâm chung cực thống khổ,  mê  man ư? Ðủ thấy tịnh cảnh cỏn con lúc 

bình thường chỉ là chuyện bên lề của tâm ý thức; đến lúc mê man thì ý thức 

thông  minh  chủ  tể  trọn  chẳng  dùng  làm  gì  được!  Kinh  dạy:  “Nhất  tâm  bất 

loạn” là đức Phật chỉ ngay vào công phu cùng tột, bất quá là chấp trì bốn chữ 

Phật  danh,  câu  này  gối  lên  câu  kia,  tiếng  nọ  đuổi  theo  tiếng  kia  như  mãnh 

tướng vung gươm đuổi giặc, nỗ lực thẳng tiến, không chút nào thong dong. 

Hành trì như vậy nhất định sẽ bắn ngựa, bắt vua. 



Công phu như vậy nào phải đâu là cứ thong dong năm chồng tháng chất rồi 

sẽ đạt được, cũng chẳng phải là đến lúc già nua, sắp chết bèn gấp gáp hành 

trì mà có thể thành tựu nổi. Chỉ là lúc mạnh khỏe, mỗi ngày mỗi hành trì sao 

cho đoạn được tâm thức, buông bỏ, ngưng nghỉ được quang cảnh trước mắt 

thì đến  lúc  mê  man  đau  đớn  cùng  cực,  [tâm  niệm]  mới  giống  hệt  lúc  đoạn 

được cả tiền tế lẫn hậu tế khi trước. Trở về cội, hợp vào thể như nước trở về 

với nước, tựa hư không hòa lẫn vào hư không, chẳng phải là tự tại hay sao? 



Hãy  tự  biết  rằng  công  phu  này  chẳng  phải  do  bám  vào  công  đức  của  Phật 

hiệu  mà được thành tựu,  mà  là do cực  lực truy đảnh bốn chữ Phật  hiệu  mà 

được thành công vậy! Khuyên thiện hữu đồng môn hãy theo đúng pháp mà 

niệm  một  ngày.  Nếu  một  ngày  chưa  thành  thì  nghỉ  một  ngày  rồi  lại  niệm, 

hoặc niệm liên tiếp hai ngày, hoặc niệm liên tiếp ba ngày, bốn ngày cho đến 

bảy ngày, hoặc trong một tháng dũng mãnh niệm một ngày. Bảy ngày là thời 

hạn  do  đức  Phật  ước  chừng  một  cách  rộng  rãi  vậy.  Nếu  niệm  chẳng  khẩn 

thiết, đến hết bảy ngày chẳng thành tựu thì nên điều dưỡng tinh thần, sau bảy 

ngày lại niệm bảy ngày nữa, lấy việc đạt nhất tâm bất loạn làm hạn. 



Ðể thực hành công phu truy đảnh niệm Phật thì chẳng luận là tăng, ni, đạo, 

tục,  ai  nấy  đều  có  thể  dũng  mãnh  tu  tập  được,  nhưng  phải  phân  chia  đàn 

tràng  nam  nữ riêng, chẳng  được  xen tạp.  Ngay từ đêm  hôm  trước  ngày bắt 

đầu hạn kỳ [truy đảnh niệm Phật] thì vợ chồng ngủ riêng, ngủ thanh tịnh trên 

giường  nhỏ.  Canh  năm  tắm  gội  vào  đàn,  rỗng  không  tâm  thức,  ngăn  chặn 

ngoại duyên, đóng cửa tuyệt sự. Lễ ba lạy xong, chẳng cần lễ nhiều. Suy cử 

một kẻ có trí  làm  thủ  lãnh  để dẫn dắt đại  chúng, đề khởi bốn chữ A Di  Ðà 

Phật, niệm nghiêm nhặt câu nọ tiếp đuổi theo câu kia. 



Chớ  nên  niệm  to  tiếng  tổn  khí,  chẳng  nên  miễn  cưỡng  niệm  quá  cấp  bách 

trong một hơi thở khiến tâm bức rức, chẳng nên thầm niệm quá sức khiến bị 

tổn huyết, chẳng được niệm  một cách thong dong, dưỡng thần, chẳng được 

trầm  tịnh,  hôn  trầm.  Mỗi  lần  niệm  đứng,  ngồi,  hay  đi  đều  phải  trong  vòng 

[cháy hết] nửa cây hương nhỏ, niệm xong lại quay lại từ đầu, nối tiếp chẳng 

ngớt.  Ăn  uống,  vào  nhà  xí,  thay  áo  v.v…  đều  nhất  luật  niệm  Phật,  chẳng 

được nói chuyện. 



Bữa  cháo  sớm,  bữa  lót  dạ,  bữa  ngọ  và  bữa  cháo  tối,  tùy  thời  dùng  các  thứ 

thức ăn thô dở, chẳng được sanh tâm bày vẽ, tốn kém. Chỉ giữ cho bốn chữ 

Phật  hiệu  như  nước  từ  núi cao đổ  xuống,  sức  mạnh  ngùn  ngụt, chẳng  ngăn 

trở  được,  buông  bỏ  chẳng  được,  từ  trong  tâm  tưởng  tự  nhiên  tuôn  ra,  tâm 

thức chẳng nương đậu vào đâu. Niệm đến hai canh giờ, nếu mệt  mỏi, cứ đi 

ngủ một chút cũng chẳng ngại gì. Thức dậy lại niệm như cũ. 



Niệm  suốt  một  hai  ngày,  nếu  thân  lẫn  tâm  đều  mỏi  mệt  thì  nghỉ  suốt  một 

ngày  một đêm cũng chẳng  ngại  gì,  ngủ sâu cho đến  khi tỉnh. Nếu  thức dậy 

thấy  tinh  thần  phấn  chấn  lại  bắt  đầu  kỳ  niệm  mới,  niệm  một  hai  ngày  nữa. 

Hành dần dần, niệm niệm tiếp nối, tâm tâm chẳng dời. Nếu như niệm suốt cả 

bảy ngày hoặc thấy mệt mỏi thì ngưng niệm cũng chẳng hại gì, chờ đến lúc 

khỏe khoắn lại niệm tiếp. 



Tu  tập  công  phu  này  thì  chẳng  nên  để  hôn  trầm,  tán  loạn,  lao  chao  nhiễu 

động  mình.  Nếu  vì  sợ  hôn  trầm,  tán  loạn,  lao  chao  bèn  cố  sức  bài  trừ,  đối 

đầu trực tiếp với hôn trầm, tán loạn, lao chao thì càng đương cự càng lại bị 

nhiều. Chẳng bằng buông mình ngủ một giấc thì hôn trầm, tán loạn, lao chao 

sẽ tự diệt, tinh thần  tươi  tỉnh bội phần, đề khởi  hồng  danh  mười phần sáng 

suốt, chuyện trước mắt sạch làu như tuyết, một sắc, một hương chính là chỗ 

cắt đứt tâm thức, mầu nhiệm khôn bàn; nhưng chẳng được tham ngủ! 

Phải biết rằng: Thực hành công phu này đến chỗ cùng cực, nếu chẳng buông 

nghỉ,  bị  ấm  ma  sanh  khởi  hoặc  đổ  bệnh  thì  đều  là  do  thực  hành  quá  mức, 

không hiểu cách điều nhiếp. Người chủ trì công phu tu tập này phải nên lưu 

ý. 



Nhận định: 



Niệm  Phật quý tại bình thời dụng công. Nếu trước đã có điều thành tựu thì 

sẽ được làm  người khoái  hoạt cả đời,  lúc  lâm chung quyết định  vãng sanh. 

Pháp này tối diệu, tối ổn, xin hãy nhân lúc mạnh khỏe dũng mãnh thực hành 

hầu  lúc  lâm  chung  khỏi  lâm  cảnh  chân  tay  luống  cuống!  Tuy  tuổi  già  thân 

suy, khí lực chẳng đủ thì cũng nên khéo điều nhiếp để thực hành thử! 



---o0o--- 

 

2.2. Trích dẫn quy chế “Mười Hai Thời Niệm Phật” của đại sư Hám 

Sơn 



Phàm tổ chức pháp hội niệm Phật thì phải tùy số người, tùy ý nguyện mà tổ 

chức lớn nhỏ bất nhất. Nếu có sức thì lập nhiều chỗ, nếu sức kém hơn thì lập 

một  chỗ.  Về  số  người  [tham  dự] cũng  [châm  chước]  như thế.  Nhưng  dù  là 

người tham dự nhiều hay ít, đều nên chia thành sáu ban. Mỗi ban ngày đêm 

hai thời, căn cứ theo thời gian cháy hết hương mà luân lưu theo ban lễ niệm. 

Những  thời  khác  cứ  tùy  ý  tịnh  tọa  lắng  nghe  niệm  thầm  theo.  Ðây  là  tịnh 

nhiều,  động  ít,  chẳng  phiền,  chẳng  loạn  nhưng  Phật  thanh  chẳng  dứt,  vọng 

tưởng  chẳng  sanh.  Giống  như  vừa  hô  liền  đáp,  chẳng  hôn  trầm,  chẳng  tán 

loạn, động tịnh hệt như nhau, tự - tha chẳng khác, ngủ thức giống hệt nhau. 

Ðó là diệu hạnh như ý bậc nhất. Ăn uống cũng điều hòa theo đúng pháp, cốt 

sao trong ngoài như một, ta lẫn người cùng mất, thị phi cùng tiêu khiến cho 

đạo tràng tịch tĩnh, an điềm, không chi quý hơn nữa! 



Nhận định: 



Ðây  là  diệu  pháp  ngày  đêm  niệm  Phật  bất  đoạn  tinh  tấn  bậc  nhất.  Nếu  ít 

người chẳng đủ chia thành sáu ban, hoặc là người tại gia tinh tấn một mình, 

mỗi  một  ngày  đêm  niệm  hai  thời.  Những  lúc  khác  có  thể  dùng  băng  niệm 

Phật hoặc máy niệm Phật niệm thay, lắng nghe niệm thầm theo còn tịch tịch 

hơn cả pháp hội niệm Phật nữa! 



---o0o--- 

 

2.3. Trích dẫn cách Kết Kỳ Trì Danh của đại sư Diệu Không 



“Kết kỳ” là kết bảy ngày làm hạn. Nếu chỉ mỗi một mình ta kết kỳ thì có thể 

lấy  bốn  thứ:  lương  khô,  trái  cây  có  nước,  gừng  tươi,  dầu  mè  làm  thức  ăn; 

dùng tám thứ: lò hương, dầu thắp đèn, bồ đoàn, ghế ngồi, áo vải, khăn trùm 

che gió, thùng vệ sinh, giấy bổi làm vật dụng. Ngoài ra đều chẳng giữ lại vật 

gì. Trong bảy ngày lại chẳng cùng người lai vãng, nghiễm nhiên niệm Phật. 

Phải biết rằng cảnh niệm Phật cô tịch là tốt nhất. Niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng 

tùy  nghi,  mau  chậm  tùy  phần,  đánh  thành  một  phiến  chính  là  lúc  này.  Nếu 

năm, bảy người ngẫu nhiên tụ lại cùng nhau lập hội niệm Phật, điều đầu tiên 

là phải ước thúc để sau đó, mở miệng ra chỉ niệm bốn chữ. Mỗi chữ là một 

tiếng  mõ,  dùng  cái  dẫn  khánh  nhỏ  chỉ  gõ  ngay  khi  đọc  đến  chữ Ðà,  chẳng 

được gõ loạn xị đến nỗi bị phân tâm. 



Nhận định: 

  

“Ðả thất” một cách chân chánh là nhân duyên rất khó gặp. Tự riêng mình kết 

kỳ hoặc mời năm, ba tịnh hữu kết kỳ tinh tấn là chuyện tùy thời, tùy chốn tự 

do  phát  tâm.  Nếu  là  kẻ  quân  nhân,  công  chức  bận  rộn  thì  cũng  có  thể  lợi 

dụng lúc rảnh rỗi, nghỉ mệt để thực hành. 



---o0o--- 

 

2.4. Trích lục Quy Thức Nhất Tâm Tinh Tấn Niệm Phật Thất của đại sư 

Triệt Lưu 



Chọn lấy chỗ thanh tịnh, rộng rãi làm Phật đường niệm Phật. Trong đó, thờ 

thánh  tượng  Di  Ðà,  treo  các  hoa  phan,  thắp  đèn,  đốt  hương  suốt  bảy  ngày 

chẳng ngớt. Chỉ dùng hương, hoa cúng dường, chẳng dùng đến thức ăn, trái 

cây, ca vịnh, nhạc khí v.v… Mỗi phía tượng Phật bày một cái bàn dài, cũng 

dùng  lư  hương,  đồ  thờ  bày  biện  trang  nghiêm.  Phía  trước  mỗi  bàn  đặt  bốn 

cái tọa  ỷ 20. Ngay chính  giữa trước  mặt tượng Phật đặt  một cái bàn dài  xếp 

ngang với hai bàn hai bên. Mỗi bàn cách nhau chừng hai thước (thước Tàu). 

Trên  bàn  bày  một  đạo  sớ  văn,  một  lư  hương  lớn,  hoa,  đèn,  đồ  thờ  sao  cho 

tương  xứng.  Phía  trước  bàn  đặt  bốn  cái  bồ  đoàn.  Hai  bên,  chỗ  gần  vách 

tường, nếu không có thiền sàng thì bày nhiều tòa ngồi để những người tham 

dự theo ban của mình lui ra ngồi đó. 



Những  bạn  đồng  tu  thanh  tịnh  hạn  định  mười  hai  người,  chia  làm  ba  ban, 

mỗi  ban  gồm  bốn  người.  Một  người  dẫn  đầu  cầm  dẫn  khánh  chịu  trách 

nhiệm  nhớ số  niệm Phật  hiệu được trì,  lấy  ngàn câu  niệm  làm  mức. Người 

kế  đó  giữ  mõ  nhỏ,  hai  người  còn  lại  chịu  trách  nhiệm  tuần  sát,  thấy  người 

nào trong ban đang niệm tụng mà hôn trầm thì cảnh tỉnh. Ban ở chính giữa 

hướng thẳng về đức Phật là ban thứ nhất. Người thứ nhất ngồi gần phía Tây 

là  trưởng  ban,  chính  là  Thất  Chủ.  Ban  bên  phải  ngồi  hướng  mặt  về  phía 

Ðông  là ban thứ hai,  người  ngồi  gần phía  trên  nhất  là trưởng ban.  Ban bên 

trái  ngồi  hướng  về  Tây  là  ban  thứ  ba,  người  ngồi  gần  phía  dưới  nhất  là 

trưởng ban. Trên hai cái bàn dài thượng, hạ đặt trước đức Phật, mỗi bàn đều 

đặt một bộ dẫn khánh và mõ nhỏ, dùng xong lại đặt trên bàn. 



Việc  sắp  đặt  điện  đường  dành  cho  Phật  thất  nên  chuẩn  bị  chu  đáo  ngay  từ 

ngày hôm trước ngày khai thất. Tăng, tục tham dự Phật thất cũng nên tụ tập 

đến từ ngày hôm trước. Tắm gội xong nên thỉnh Chủ Thất Sư phân ban, quy 

định chỗ ngồi, chỉ dạy diễn tập: mỗi ban nhiễu Phật niệm trăm câu, lại trở về 

chỗ  đổi  ban.  Trong  khi  đang  đi  nhiễu,  đột  nhiên  đánh  sáu  tiếng  mõ  lớn  để 

thay cho tiếng bang 21 báo giờ ăn. Ba ban đúng pháp ra khỏi Phật đường, đến 

trai đường  nhiễu  niệm,  ngưng  mõ, đánh tiếp  mộc bản. Ðánh  mộc bản  xong 

liền  niệm  Phật,  trở  về  Phật  đường  đi  xoay  vòng  trở  về  chỗ  mình  ngồi.  Chỉ 

dạy minh bạch mỗi việc cho đại chúng hiểu rành rẽ vì trong khi kết thất cấm 

nói,  lại  chẳng  chỉ  vẽ  nên  cần  phải  diễn  tập  trước.  Tập  xong,  ai  nấy  tự  chí 

thành  lễ  Phật,  cầu  Phật  gia  bị  khiến  cho  mọi  việc  trong  bảy  ngày  bảy  đêm 

đều  được  hoàn  thành,  chẳng  bị  nội  ma  ngoại  chướng  khởi  lên.  Xong  xuôi 

nên đi nghỉ sớm để khỏi đến nỗi bị mệt nhọc. 



Ngày  thứ  nhất,  canh  năm,  gióng  chuông  báo  thức,  đại  chúng  thức  dậy  rửa 

ráy, súc miệng xong xuôi, dùng cháo lót dạ, lên Phật đường. Chủ Thất Sư gõ 

dẫn khánh, lễ Phật ba lạy, mọi người đứng yên vào chỗ mình, cử bài Hương 

Tán, tụng kinh A Di Ðà, tiếng tụng kinh nên hòa hoãn. Tụng chú Vãng Sanh 

ba  biến,  xướng  bài  kệ  Tán  Phật  rồi  xưng  danh  hiệu  Phật.  Ban  ngồi  chính 

giữa đánh hai tiếng khánh, xá rồi nhiễu Phật. Hai ban tả hữu ngồi ngay ngắn 

niệm thầm theo. Kẻ hôn trầm tán loạn nặng nề thì khẽ động môi răng để khỏi 

bị quên lửng, gián đoạn hay bị lạc vào tánh hôn trầm vô ký. Người tinh thần 

sáng sủa thì nên nhắm mắt tịnh lự, nhất tâm duyên theo Phật khiến cho Phật 

hiệu  trong  tâm  rõ  ràng  như được  xâu  thành  chuỗi,  chẳng  gián  đoạn,  chẳng 

tạp. 



Ban  đầu  tiên  nhiễu  Phật  xong,  đứng  xuống  phía  dưới  22,  niệm  đến  chữ  Ðà 

đánh  một tiếng khánh.  Ban thứ hai  liền từ chỗ  ngồi đứng dậy, thong  thả ra 

khỏi vị trí, đứng thành một hàng bên bàn Phật. Ban đầu tiên lại gõ một tiếng 

khánh; sau bốn năm câu niệm Phật, lại gõ liền hai tiếng khánh ở chữ Ðà và 

chữ  Phật,  ngừng  niệm,  hướng  về  Phật  bái  xá,  rồi  ngồi  vào  các  tòa  trống  ở 

bên phải. 

Ban thứ hai liền niệm Phật tiếp theo, bái xá, đi nhiễu giống như trên. Niệm 

Phật xong lại đứng ở phía trên, gõ ba tiếng khánh. Ban cuối cùng liền đứng 

dậy, ra khỏi chỗ ngồi, đứng vào phía dưới niệm Phật tiếp, đi nhiễu giống hệt 

như cách thức của ban trước. Ban thứ hai liền lui về ngồi nơi các tòa trống ở 

bên trái, im lặng duyên theo Phật hiệu. 



Ba  ban  niệm  Phật  như thế,  hết  lượt  lại  trở  lại  từ  đầu;  từ  sáng  đến  tối  tiếng 

niệm Phật chẳng dứt. Mỗi phen xưng niệm một ngàn câu xong lại mặc niệm 

hai ngàn câu, đi kinh hành niệm Phật ngàn câu, an tọa niệm Phật  một ngàn 

câu để thân, miệng chẳng mệt mỏi, sự gắng sức và nhàn nhã được quân bình. 

Hễ nhiễu Phật xong, thấy không có mõ nhỏ đặt ở cạnh bàn mới được trở về 

chỗ  ngồi  để  thứ  lớp  hoàn  toàn  không  bị  lầm  lạc.  Ngoài  mười  hai  người  ra, 

chẳng  cần  biết  là  tăng,  tục  nhiều  ít  cũng  chia  thành  ba  ban,  đi  thì  cùng  đi, 

ngồi thì cùng ngồi. 



Trai đường bày biện theo vòng tròn, ba mặt kê bàn nối nhau, chỉ trừ phương 

dưới và chính giữa là để trống đôi chút để đi lại. Bốn phía chỗ gần tường đều 

kê sao cho đi nhiễu được. Ngoài ba bữa cháo ra, trước ngọ ăn thêm một bữa; 

chỉ có  hai bát  thức ăn,  hai  người ăn chung. Mỗi bữa dùng cơm  xong, đánh 

sáu tiếng bang (biểu thị Nam Mô A Di Ðà Phật). 



Trong  Phật  đường  khi  nghe  tiếng  bang  thì  bất  luận  ban  nào  [đang  xưng 

niệm]  cũng  [tiếp  tục]  nhiễu  niệm  như  thường.  Ðến  bàn  đặt  sớ,  trưởng  ban 

đặt xâu chuỗi lên bàn, đánh dẫn khánh hai tiếng, bái xá. Hai ban tả hữu đứng 

dậy, đồng  thanh  xưng  niệm. Trưởng ban  đánh dẫn khánh, theo  lối đi chính 

giữa hướng về Phật đi nhiễu, theo đường giữa ra khỏi Phật đường. Ðợi cho 

tất cả tăng, tục thuộc ban ấy đi hết, hai ban còn lại mới đi theo, chẳng được 

đi loạn lên. 



Ðến trai đường,  hữu  nhiễu  một  vòng đợi cho ban cuối cùng đến trai đường 

xong,  trưởng  ban  liền  đánh  một  tiếng  khánh,  dứt  mõ,  ngưng  niệm  Phật,  ai 

nấy  tùy  chỗ  mình  đã  đi  đến  đâu  mà  ngồi  vào  đó,  chẳng  được  đùn  đẩy  kẻ 

trước người sau, hoặc tách ra khỏi vị trí. Ngồi đâu ăn ở đó, chẳng dùng đến 

các pháp tắc bái xá, niệm tụng, Xuất Sanh v.v… Cạnh đó, treo một tấm bản 

và dùi, sai một Sa Di đứng sẵn cạnh đó, chờ khi tiếng mõ nhỏ vừa dứt, liền 

đánh  bản  niệm  Phật,  mỗi  tiếng  đánh  hai  tiếng  bản.  Ðại  chúng  trong  lúc  ăn 

nhất tâm duyên theo Phật hiệu, chẳng được phóng dật trong khoảnh khắc. 



Ăn xong, trưởng ban đánh một tiếng khánh ngay chữ Nam, Sa Di liền đánh 

liền hai tiếng bản ngay chữ Ðà Phật để kết thúc. Ðại chúng ra khỏi chỗ cũng 

chẳng bái xá, liền cất tiếng niệm Phật hữu nhiễu trở về Phật đường, nhất loạt 

theo như thứ tự trước. Trưởng ban đến đứng tại chỗ của mình, đánh hai tiếng 

khánh,  bái  xá,  đặt  khánh  lên  bàn,  cầm  lấy  xâu  chuỗi  nhiễu  Phật,  các  ban 

khác trở về ngồi chỗ cũ. Những người thuộc tả ban ngoảnh  mặt về Tây nên 

đi thuận chiều đến bên bàn, từ vị trí cuối mà tiến lên, đừng đi xộc thẳng vào, 

đừng đi ngược chiều. Phàm khi trở về chỗ hay lúc xuất ban và người có việc 

phải ra vào đều nên đi an tường thong thả, chẳng được hấp tấp rảo bước. 



Ðến đêm, trời vừa hoàng hôn, trên bàn đặt sớ cũng thắp đuốc lớn. Từ đấy trở 

đi, mỗi ban hai lượt niệm Phật sáu ngàn tiếng; đợi đến lúc ban cuối đi nhiễu 

niệm  Phật,  Thất  Chủ  ra  khỏi  chỗ  mình,  đánh  một  tiếng  khánh.  Ðại  chúng 

cùng  đứng  dậy  đồng  thanh  nhiễu  niệm.  Ước  chừng  mười  vòng  xong,  Thất 

Chủ  đứng  ngay  chính  giữa  ở  phương  dưới,  hướng  về  Phật,  đánh  ba  tiếng 

khánh, gõ dồn mõ nhỏ một hồi, ngưng niệm Phật. Ðại chúng cùng hướng về 

Phật, đánh dẫn khánh, cùng niệm bài phát nguyện như sau: 

Ðệ tử chúng con chí tâm phát nguyện: 

Nguyện lúc lâm chung tâm chẳng loạn 

Chánh niệm sanh thẳng về An Dưỡng 

Gặp gỡ Di Ðà cùng thánh chúng 

Tu hành Thập Ðịa vui thường hằng 



Ba chữ cuối đánh thong thả ba tiếng khánh,  lễ Phật ba lạy, trở  về “đơn” để 

ngủ. Nên gìn giữ ba nghiệp, ngủ trong chánh niệm, chẳng được làm chuyện 

khác, nói gì khác, khởi lên tạp tưởng khác. Cũng chẳng được lễ vị Phật nào 

khác, tụng kinh, chú khác, dù có hằng khóa trọn đời chẳng khuyết cũng đều 

đình chỉ, sau bảy ngày sẽ hành trì bù lại. Vì nếu để gián đoạn, xen tạp thì còn 

đáng được gọi là bảy ngày trì danh nhất tâm bất loạn nữa ư? 



Sau khi đại chúng đã  ngủ,  lúc  hai cây quan  hương sắp tàn,  vị  Hương Ðăng 

Sư (người trông coi nhang đèn) nên bảo nhà bếp sắp sẵn nước rửa mặt, cháo 

lót  dạ,  rồi  đánh  chuông  báo  thức.  Từ  đấy,  trong  sáu  ngày  sau,  vào  Phật 

đường lễ Phật xong, liền đọc ngay bài Tán Phật, chẳng tụng kinh chú, những 

điều khác đều giống như ngày đầu tiên. 



Trong kỳ kết thất, nên thỉnh hai người làm Hộ Thất Sư để khuyên tăng, tục 

tùy hỷ chớ vào Phật đường, ngoại trừ người chuyên vì niệm Phật mà đến bèn 

dẫn  vào  lễ  Phật  ba  lạy,  ghép  vào  ban  đang  nhiễu  niệm,  hoặc  ghép  vào  hai 

ban tả hữu đợi đến phiên, chẳng được xúm xít trò chuyện. Nếu kỳ hạn chưa 

mãn mà đã muốn đi thì lễ Phật đi ra, chẳng cần phải từ biệt đại chúng. Tăng, 

tục  đã  đến  trước  lúc  kết  thất,  phát  nguyện  dự trọn  đủ  bảy  ngày  thì  phải  dự 

hết một kỳ, chẳng theo lệ như người tùy hỷ. 



Nếu  như  người  tuổi  tác  có  bệnh,  sức  khó  gắng  gượng  nổi  thì  có  thể  ngầm 

báo  với  Hộ  Thất  Sư,  xin  viết  thiếp  chuyển  đạt  cho  Thất  Chủ,  hoặc  lúc  đi 

kinh hành thì ngồi một chốc, hoặc đêm xuống đi ngủ sớm, đó là phương tiện 

phá cách vậy. Kế đó, cắt đặt một người làm hương đăng, trông nom hương, 

lửa,  đèn  đuốc,  nến  lụn  thì  cắt  bấc,  hương  hết  thì  thắp  hương  mới;  khi  đại 

chúng phó trai thì giữ Phật đường chẳng ra, khi đại chúng ngủ nghỉ thì trông 

hương định giờ ngủ. Cần phải sắp đặt bậc lão thành vào vai trò này. Nếu mệt 

mỏi thì có thể cùng Hộ Thất Sư chia phiên ngủ nghỉ, chẳng được để lỡ việc 

khiến đại chúng bị lầm lạc. 



Hai người hành giả lo liệu trà nước, tắm rửa v.v… Trước giờ ngọ dọn trà hai 

lần, sau giờ ngọ chẳng kể  mấy lần, đêm xuống lại dọn trà  một lần. Mỗi khi 

dọn  trà  xong,  liền  thu  lấy  chén  tách  rửa  sạch,  đợi  đến  khi  ban  nhiễu  niệm 

ngồi yên lại châm thêm. Phàm là chậu, nước, giặt rửa, nếu đại chúng cần đến 

đều  nên tận tâm sắp đặt.  Hộ  Thất Sư cũng tùy thời  xem  xét, đừng để thiếu 

sót. 



Ngày  mãn  thất,  đêm  xuống,  niệm  Phật  sáu  ngàn  câu  xong,  đợi  sau  khi  ban 

cuối cùng đã niệm Phật tiếp theo, Chủ Thất Sư như thường lệ gõ khánh; ba 

ban cùng đứng dậy, nhiễu niệm năm trăm câu Phật hiệu. Chủ Thất Sư đứng 

ở đầu phía Ðông bàn Phật, hướng về phía Phật, gõ  một tiếng chuông gia trì 

23, đại chúng cùng hướng về Phật. 



Ðánh đến tiếng chuông thứ ba thì chuông trống cùng trỗi, đánh mõ lớn, quỳ 

niệm Quán Âm, Thế Chí, Ðại Hải Chúng, mỗi danh hiệu mười lần như khóa 

tụng  kinh  tối  thường  lệ,  tụng  bài  Tiểu  Tịnh  Ðộ  Hồi  Hướng  Văn,  lễ  Phật 

mười  hai  lạy,  Bồ  Tát ba  lạy,  tam  tự quy  xong,  liền  đánh  một  tiếng  chuông 

gia  trì,  đại  chúng  quay  mặt  hướng  về  lối  đi  chính  giữa.  Thất  Chủ  Sư  đến 

chính giữa phương dưới, triển cụ 24, lễ Phật, trường quỳ 25. Ðại chúng niệm: 

“Nam Mô Ðại Thừa Thường Trụ Tam  Bảo”. Vị Hộ Thất Sư tuyên sớ xong 

bèn đánh mõ nhỏ tụng chú Vãng Sanh để hóa sớ, chẳng nệ là bao nhiêu biến. 



Tụng  chú  xong,  niệm  kệ  phát  nguyện,  bái  xá,  trở  về  trước  Phật,  đại  chúng 

cùng triển cụ, lễ ba lễ, xếp ngọa cụ lại, bái xá. Khánh đánh lên, đại chúng ra 

khỏi  Phật đường, đến thất của  vị Chủ  Thất Sư lễ  tạ. Chủ  Thất  Sư cùng đại 

chúng đến chỗ Hộ Thất Sư và chỗ các vị Chấp Sự Sư, đi vòng quanh liêu tạ 

từ xong, rồi trở lại Phật đường nhiễu lễ. Ðấy là xong một kỳ kết thất. 

  

Nhận định: 



Những  điều  nói  ở  đây  thuộc  về  phép  tắc  kết  thất.  Phàm  người  tham  gia  đả 

thất trước đã có công phu thuần phục, gia công trong bảy ngày để hạn kỳ cầu 

chứng  nên  chẳng  cần  khai  thị.  Giảng  dạy,  khai  thị  làm  cho  phân  tâm.  Ðạo 

tràng  cộng  tu  quy  củ  nên  tùy  hỷ;  huống  hồ  là  để  tu  tập  dần  thì  chẳng  thể 

trách  phạt  nghiêm  khắc,  vì  sợ  nghiêm  phạt  sẽ  khiến  đồ  chúng  phiền  nhiễu. 

Nếu được thắng duyên khó gặp thì phải nên nghiêm phạt mới hòng chế ngự 

được phóng dật, giúp cho thắng hạnh thành tựu. Ðã có quy thức nghiêm ngặt 

xin hãy theo đó châm chước mà làm. 



---o0o--- 

 

2.5. Trích lục Cách Hạn Kỳ Cầu Chứng Bế Quan Chuyên Niệm của cư 

sĩ Vương Canh Tâm 

  

Pháp chuyên niệm có năm điều trọng yếu, năm điều răn dè. Năm điều trọng 

yếu là: 



a. Một  là  chọn  cuộc  đất:  Nên  chọn  chỗ  tùng  lâm,  cổ  sát  hoặc  chọn  lấy  chỗ 

vườn rừng  vắng  vẻ  là  tốt nhất. Chỗ ấy phải  xa cách chốn thị thành  ồn  náo. 

Tịnh  thất  để  tu  tập  nên  chọn  lấy  căn  nhà  biệt  lập  rộng  hai  gian  làm  chuẩn. 

Gian  phía  Tây  để  thờ  Phật,  nên  treo  hình  Tây  Phương  Tam  Thánh  hướng 

mặt về phía Ðông hoặc thờ kim tượng A Di Ðà Phật. Chỉ bày hương án, lư 

hương, bồ đoàn mỗi thứ một cái. Bày chỗ ngồi phải quay lưng về phía Ðông, 

hướng mặt về Tây. Trọn không bày thứ nào khác cốt là để tịnh tâm mục, dứt 

sạch ngoại duyên. Gian phía Ðông làm phòng ngủ, chỉ để giường, mền, gối, 

y phục cần dùng, bút, mực, giấy, nghiên, bộ đồ trà, những vật dụng vệ sinh, 

những thứ khác đều dẹp hết. 



b. Hai là chọn người: Người phục dịch hộ quan ắt phải chọn lấy người chân 

thật, cần cù để khỏi phải lo quên sót. Nên dặn dò người đó tạ tuyệt hết thảy 

người ngoài chẳng cho tự tiện vào thất và cấm tuyệt sự huyên náo gần thất. 

Ðến giờ, người đó sẽ chuyển cơm nước, y phục, thay bô tiểu, quét tước, dọn 

dẹp v.v… Nếu có sự gì ngoài ý muốn thì nên viết vào giấy dặn dò. Người ấy 

trọn ngày chẳng được rời khỏi, chẳng được lúc siêng, lúc lười. 



c. Ba là ước định sẵn: Trước khi bế quan, phải dặn trước người nhà và người 

hộ quan, nếu như cha, mẹ, sư trưởng hoặc tự mình nhiễm bệnh nguy ngập và 

những chuyện ngoài ý  muốn cần phải xuất quan thì mới được gởi thư thỉnh 

cầu hành nhân xuất quan, còn những việc khác chẳng được vọng thỉnh. Phải 

đợi  đến  ngày  hôm  sau  của  ngày  mãn  hạn  kỳ  bế  quan,  mới  viết  giấy  thỉnh 

xuất quan, ngõ hầu [hành giả] nhất tâm niệm Phật, không bận tâm tính đếm 

ngày tháng. 



d. Bốn là khắc định kỳ hạn: Kẻ sơ học e có sai lạc, trước tiên hãy chọn thời 

hạn ngắn (tiểu kỳ) để tập, ít là mười ngày, nhiều là hai mươi, ba mươi ngày 

chẳng hạn. Tu tập thuần thục thì mới chọn đại kỳ, nên lấy 120 ngày làm định 

kỳ. Mùa Xuân, mùa Hạ lấy tháng Giêng, Hai, Ba, Tư hoặc Hai, Ba, Tư, Năm 

làm  hạn;  Thu,  Ðông  thì  lấy  tháng  Bảy,  Tám,  Chín  hoặc  Tám,  Chín  Mười, 

Mười Một  làm  hạn  để tránh bị  lạnh quá,  nóng quá,  khỏi phải phiền đến áo 

xống, lò ấp… Ðấy là vì hạng trung hạ mà nói, còn bậc thượng căn cầu đạo, 

chẳng  đoái  thân  mạng,  thây  kệ  nóng  lạnh,  dũng  mãnh  tấn  tu,  quyết  không 

thối đọa, lấy chứng ngộ ngay trong hiện đời làm hạn thì chẳng bị những điều 

trên hạn chế. 



e. Năm là nghi quỹ: 

e.1. Một là hồi hướng phát nguyện: 

Ngày đầu tiên nhập quan, nên dùng giấy vàng trang trọng chép nguyện văn, 

đốt  hương,  lễ  Phật  như  nghi  thức  thường  ngày  xong,  tụng  nguyện  văn  một 

biến, rồi đốt trước đức Phật,  lui  xuống  ngồi  niệm Phật.  Từ đấy, trong  vòng 

120 ngày, chỉ chuyên niệm bốn chữ danh hiệu A Di Ðà Phật, chẳng phải mất 

công nghĩ đến sự gì khác, niệm mãi cho đến ngày xuất quan mới thôi. 

Nguyện  văn  thì  có  bài  Tây  Phương  Phát  Nguyện  Văn  của  đại  sư  Vân  Thê, 

chỉ  lược  bỏ  chín  chữ “nguyện  thiền  quán  chi  trung,  mộng  mị  chi  tế”,  thêm 

vào:  “Nguyện  bách  nhị  thập  quan  kỳ  chi  nội,  kính  hoạch  nhất  tâm,  toại 

chứng  tam  muội”  (Nguyện  trong  kỳ  hạn  bế  quan  120  ngày,  mau  đạt  nhất 

tâm,  liền  chứng  tam  muội).  Nếu  là  người  chẳng  thông  văn  nghĩa  thì  chỉ  lễ 

Phật  thầm  nguyện,  chỉ  cầu  nhất  tâm  bất  loạn  và  tận  mặt  thấy  Phật,  bất  tất 

phải chấp nhặt vào nguyện văn. 



e.2. Hai là chấp trì chẳng mất: 

Miệng chỉ  niệm tụng, tụng chẳng  ngớt. Tâm chỉ  nhớ  Phật, nhớ chẳng  ngơi. 

Tai chỉ  nghe tiếng Phật  hiệu,  nghe chẳng  ngớt.  Lúc  uống ăn, đi  vệ sinh  tuy 

miệng  chẳng  niệm  Phật  được  nhưng  tâm  nên  nhớ  Phật.  Lúc  nằm  cũng  thế, 

khi  ngủ  cũng  vậy,  tỉnh  dậy  lại  tiếp  tục.  Ðấy  là  pháp  nhất  định  để  chuyên 

niệm.  Miệng  chẳng  niệm  Phật  là  ngoại  đoạn,  tâm  chẳng  nhớ  Phật  là  nội 

đoạn.  Ngoại  đoạn  còn  có  lúc  bất  đắc  dĩ,  chứ  như  nội  đoạn  thì  là  tâm  đã 

chẳng đặt nơi Phật, còn làm sao chuyên niệm được? 

Trong  Phật  thất  chỉ  có  mình  hành  nhân  được  vào,  ngồi  xếp  bằng  hay  ngồi 

bình  thường  đều  được,  chẳng  được  nghiêng  ngả,  thiếu  cung  kính.  Hễ  mệt 

liền đứng lên đi kinh hành, nên bước đi thong thả an tường. Chẳng được mặc 

áo ngắn. Ðêm nằm có thể cởi áo dài, nhưng chẳng được cởi bỏ áo trong. Dậy 

sớm thì thức lúc canh năm, ngủ trễ thì thức lúc rạng sáng. Người ngủ nhiều 

có thể đi ngủ sớm chẳng ngại gì. Chẳng được dậy trễ, ngủ đến sáng bạch. 

Trước  lúc  nhập  quan  nên  tắm  rửa,  thay  áo.  Nhập  quan  rồi  chẳng  được  tắm 

nữa, khiến việc tu tập bị bỏ phế; chẳng được đọc sách, viết lách, hoặc lần lữa 

nơi phòng ngủ ở phía ngoài. Sáng dậy, lúc vào Phật đường, lễ Phật một lượt; 

những  lúc  khác  lễ  Phật  tuy  không  hạn  định,  nhưng  đều  chẳng  đốt  hương, 

cũng chẳng cầm chuỗi để nhớ số, chỉ đến khi mãn kỳ kết thất mới đốt hương 

lễ Phật mà lui ra. 



* Năm điều răn dè là: 



Sau  khi  nhập  quan,  một  là  chẳng  được  nói;  miệng  này  ngoài  chuyện  niệm 

Phật chẳng được  nói chuyện  gì khác. Hai  là bỏ các sự; thân  này  ngoài  việc 

niệm Phật, chẳng được lo liệu các việc khác. Ba là trì trai; ăn thuần đồ chay, 

chẳng  được  xen  tạp  tí  xíu  đồ  mặn,  rượu  chè  nào.  Bốn  là  tạ  khách;  ngoài 

người  hầu, chẳng được  gặp  một  người khách  nào. Năm  là phòng  ngừa thối 

đọa: ngoại trừ khi cha, mẹ, sư trưởng và tự thân mắc bệnh nguy ngập, hoặc 

gặp chuyện ngoài ý muốn, chẳng được vô cớ xuất quan. 



Năm điều trọng yếu, năm điều răn dè trên đây gộp thành mười pháp chuyên 

niệm, là bí quyết chân chánh của chân tu thực chứng Niệm Phật Tam Muội. 

Một  kỳ  chưa  chứng  thì  có  thể  tu  tiếp  kỳ  khác.  Nếu  thật  sự  có  thể  trọn  đời 

chẳng lười nhác ắt sẽ có ngày được chứng ngay trong hiện tại. 

  

Nhận định: 



Nếu chiếu theo pháp tu Phật thất nói ở phần trên tu bảy ngày xong lại tu tiếp 

bảy  ngày  nữa  vẫn  chưa  chứng  nhất  tâm  bất  loạn  thì  chỉ  có  cách  bế  quan 

chuyên niệm. Một kỳ chưa chứng thì tiếp tục tu một, hai, ba, hay bốn kỳ sao 

cho chứng được trong hiện đời mới thôi. 

Ðại  Sư Hoằng Nhất  nói: “Bế quan  nên chuyên  niệm  Phật,  mỗi  ngày  nên  lễ 

Phật  chừng  một  ngàn  lạy;  vừa  có  công  đức  lại  còn  vận  động  thân  thể.  Lúc 

niệm Phật cũng  nên  kinh  hành  nhiều  lượt;  là  vì trong quan  vận  động rất  ít, 

thức  ăn  chẳng  dễ  tiêu  hóa,  cho  nên  phải  lễ  bái,  kinh  hành.  Buổi  tối  có  thể 

chẳng thắp đèn, chỉ thắp đèn lưu ly trước Phật là đủ. Lúc bế quan, chẳng trò 

chuyện,  chẳng  tiếp  khách,  chẳng  trao  đổi  tin  tức.  Nếu  có  chuyện  rất  quan 

trọng thì nên viết vào giấy giao cho người hộ quan. Hết thảy mọi sự đều đợi 

đến lúc xuất quan rồi mới lo toan đến”. Cũng nên tham khảo lời dạy này! 



---o0o--- 

 3. Trợ niệm lúc lâm chung 



Phàm người lúc lâm chung tứ đại chia lìa, mọi nỗi khổ dồn dập, nếu chẳng 

phải  là  người  đã  chứng  tam  muội  từ  lâu  ắt  chẳng  dễ  gì  tự  chủ.  Huống  hồ 

quyến  thuộc  chẳng  hiểu  lợi  hại,  thường  dùng  tình  cảm  thế  gian  phá  hoại 

chánh  niệm,  sắp  thành  công  lại  bị  thất  bại.  Khổ  thay!  Ðau  thay!  Nếu  trong 

khi  ấy,  được  người  khác  khai  thị,  hướng  dẫn  trợ  niệm,  dẫu  là  người  bình 

sinh  chưa  từng  niệm  Phật  cũng  dễ  sanh  lòng  tin.  Tai  nghe  Phật  hiệu,  tâm 

duyên  Phật  cảnh,  nhất  tâm  chánh  niệm  liền  có  thể  cảm  được  Phật  tiếp  dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Phải đặc biệt chú ý lúc quan trọng tối khẩn yếu này! 

Ở đây, tôi  trích  lục các pháp  yếu  lo  liệu  việc  lâm chung của các cổ đức  và 

nghi  thức  trợ  niệm,  khuyên  mọi  người  hãy  tuân  theo  ngõ  hầu  được  vãng 

sanh. 



---o0o--- 

 

3.1. Trích lục bài Lâm Chung Chánh Niệm Vãng Sanh của đại sư Thiện 

Ðạo 



Phàm  người  lâm  chung  muốn  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  chẳng  được  sợ  chết, 

thường  nghĩ  thân  này  lắm  khổ,  ác  nghiệp  bất  tịnh  bao  thứ  vấn  vương.  Nếu 

thoát  được  thân  dơ  bẩn  này,  siêu  sanh  Tịnh  Ðộ,  hưởng  vô  lượng  vui,  thoát 

khổ  sanh  tử  thì  thật  là  điều  vừa  ý,  như  cởi  cái  áo  rách  đổi  lấy  y  phục  quý 

báu. Hãy nên buông thân tâm xuống, đừng sanh lòng luyến tiếc! 

Hễ  khi  nào  bị  bệnh  liền  nghĩ  đến  vô  thường,  một  lòng  đợi  chết,  lại  dặn  dò 

người  nhà  và  người  chăm  sóc  mình:  bất  cứ khi  nào  đến  trước  mình  đều  vì 

mình  niệm  Phật,  chẳng  được  nói  những  chuyện  tạp  nhạp  trước  mắt  hay 

chuyện  lớn  nhỏ  trong  nhà,  cũng  đừng  dùng  lời  nhỏ  nhẹ  an  ủi,  cầu  chúc  an 

lạc. Ðó đều là những lời hoa hòe vô ích! 



Nếu  bịnh  nặng  sắp  chết,  thân  thuộc  chẳng  được  nhỏ  lệ  khóc  lóc  và  phát  ra 

tiếng  than  thở,  áo  não,  hoặc  loạn  tâm  thần  khiến  người  bịnh  bị  mất  chánh 

niệm.  Chỉ  nên  đồng  thanh  niệm  Phật  để  giúp  người  ấy  vãng  sanh.  Ðợi  đến 

lúc  người  ấy  tắt  thở  lâu  rồi  mới  nên  buồn  khóc.  Hễ  có  chút  mảy  may  tâm 

luyến  tiếc  thế  gian  sẽ  thành  trở  ngại,  chẳng  được  giải  thoát.  Nếu  có  người 

hiểu  rõ  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  lui  tới  khuyến  khích  thì  thật  là  may  mắn  lắm! 

Nếu làm đúng như lời dạy này sẽ quyết định siêu sanh. 



Lúc  đầu,  dùng  thuốc  men  chẳng  trở  ngại  gì,  nhưng  nếu  sát  hại  sanh  mạng 

loài vật làm thuốc để chữa lành bệnh hay cúng tế quỷ thần cầu phước thì chỉ 

tăng tội nghiệp, ngược lại bị tổn mạng nữa! Tăng, tục, nam, nữ, người chưa 

niệm Phật dùng đến pháp này đều được vãng sanh. Chuyện lớn sống chết, cả 

nhà  phải  dốc  sức  mới  được.  Một  niệm  lầm  lạc  muôn  kiếp  thọ  khổ,  ai  chịu 

thế cho? Hãy suy xét lấy! 



Nhận định: 



Bài  văn  này  trích  từ  phần  cuối  cuốn  Niệm  Phật  Kính  (Gương  Niệm  Phật) 

của đại sư Thiện Ðạo. Ðầu bài  văn  ghi  rõ “Tri Quy  Tử  hỏi  Thiện Ðạo  Hòa 

Thượng”,  nhưng  tác  giả  không  phải  là  ngài  Thiện  Ðạo.  Tìm  trong  khắp  bộ 

Thiện  Ðạo  Hòa  Thượng  Toàn  Tập  không  thấy  bài  văn  này.  Thế  gian  lưu 

truyền bài  này do  ngài Thiện Ðạo  viết  là  lầm. Xin  hãy tinh tấn thọ trì pháp 

này và treo bài văn này ngay trước mắt để luôn luôn trông thấy hầu lúc lâm 

chung khỏi bị lầm lỡ. 



---o0o--- 

 

3.2 Trích lục Lâm Chung Tam Nghi Tứ Quan của ngài Từ Chiếu Tông 

Chủ 



“Tam nghi” là: 

a. Một là nghi  mình lúc sống nghiệp nặng, thời gian tu hành ít ỏi, sợ chẳng 

được vãng sanh. 

b. Hai là nghi tâm nguyện chưa trọn, tham - sân - si chưa dứt, e chẳng được 

vãng sanh. 

c. Ba là nghi mình tuy niệm Phật, lúc lâm chung Phật chẳng đến đón tiếp. 

Có  ba  điều  nghi  này  thì  nhân  nghi  thành  chướng,  đánh  mất  chánh  niệm, 

chẳng được vãng sanh. Vì vậy, người niệm Phật cần phải tin chắc chắn, hiểu 

rõ ý chỉ kinh Phật, đừng sanh lòng ngờ. Kinh dạy: “Niệm A Di Ðà Phật một 

tiếng diệt được trọng tội trong tám  mươi ức kiếp sanh tử”. Thượng thì nhất 

tâm bất loạn, hạ thì mười niệm thành công, nối bước lên chín phẩm sen, giã 

từ  ngũ trược. Nếu có thể  tâm tâm bất  muội,  niệm  niệm  vô sai thì  nghi tình 

vĩnh viễn đoạn tuyệt, quyết định vãng sanh vậy! Nay dùng ba thuyết để phá 

tan tam nghi: 

a. Một là nghiệp vốn hư vọng; tâm tịnh nghiệp liền thành không, 

b.  Hai  là  tình  như  mộng  huyễn,  tỉnh  dậy  nào  có  nữa,  tự  chịu  ngưng  khởi 

động tình tưởng thì tham sân si vĩnh viễn đoạn mất. 

c.  Ba  là  công  chuyên  niệm  thiết  thì  tự tâm  Phật  hiện,  đều  chẳng  phải  nghi 

nữa! 

“Tứ quan” (bốn ải) là: 

Phàm  phu  tuy  có  tín  tâm  niệm  Phật  nhưng  hoặc  là  do  túc  nghiệp  chướng 

trọng, lẽ ra phải đọa địa ngục, nhưng nhờ Phật lực nên đổi nặng thành nhẹ. 

Nếu nhân lúc bệnh khổ, thân tâm hối hận, chân thành quy hướng nơi Phật thì 

sẽ  sanh  Tịnh  Ðộ.  Kẻ  vô  trí  chẳng  hiểu  điều  này  cứ  bảo:  “Do  tôi  nay  niệm 

Phật nên bị bệnh khổ”, trở lại phỉ báng Di Ðà. Do  một niệm ác tâm ấy vào 

ngay địa ngục. Ðó là một ải. 



Tuy trì giới niệm Phật nhưng miệng bàn Tịnh Ðộ, tâm lại luyến tiếc Sa Bà, 

chẳng trọng thiện căn xuất thế, chỉ cầu lợi ích tục duyên, đến khi lâm chung 

mắc bệnh, sợ chết tham sống, tin quàng đồng cốt, giết chóc sanh mạng, van 

vái quỷ thần. Bởi tâm tà ấy, không Phật nào dắt dìu, trôi lạc tam đồ. Ðấy là 

hai ải. 



Hoặc  do  uống  thuốc,  hoặc  do  bị  khuyên  lơn,  cưỡng  bức  bèn  phá  giới  ăn 

mặn,  vùi  lấp  thiện  căn.  Lâm  chung  tự  đến  trước  Diêm  Vương,  bị  Vương 

phán tội. Ấy là ba ải. 



Lâm  chung  khư khư  nghĩ  đến  gia  tài,  mến  tiếc  quyến  thuộc,  tâm  không  bỏ 

được, mất cả chánh niệm, đến nỗi đọa vào đường quỷ, hoặc làm rắn, chó để 

giữ của cho gia đình giống hệt như lúc còn sống. Ấy là bốn ải. 



Vì  thế,  quan  Ðề  Hình  họ  Dương  nói:  “Ái  chẳng  nặng,  chẳng  sanh  Sa  Bà; 

niệm bất nhất, bất sanh Tịnh Ðộ”. Người tu Tịnh Nghiệp  nên chọn thật, bỏ 

hư, nghĩ chuyên, tưởng lặng, niệm niệm Di Ðà, buông bỏ toàn thân, chỉ giữ 

chắc  một  niệm  này  thì  mới  có  thể  phá  nát  bốn  ải,  thì  đài  sen  Tịnh  Ðộ  mới 

chẳng xa vời vợi vậy! 



Nhận định: 



Tam  nghi  tứ  quan  đích  xác  là  chướng  ngại  vãng  sanh.  Chỉ  nên  tin  sâu, 

nguyện  thiết,  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  tam  nghi  sẽ  đoạn  mà  tứ  nghi  cũng  bị 

phá luôn! 



---o0o--- 

 

3.3. Trích lục Lâm Chung Cảnh Sách của đại sư Ưu Ðàm 



Phàm người niệm Phật muốn sanh Tịnh Ðộ thì nên thường nghĩ thế gian hết 

thảy  vô  thường,  đã  thành  ắt  phải  hoại,  có  sanh  ắt  có  tử.  Nếu  chẳng  được 

nghe Phật pháp thì xả thân, thọ thân, luân hồi ba cõi, tứ sanh, lục đạo, không 

ngày  giải  thoát.  Nay  ta  hữu  duyên  được  nghe  chánh  pháp,  được  tu  Tịnh 

nghiệp, chỉ nghĩ đến Phật, bỏ báo thân này sẽ sanh Tịnh Ðộ, vào trong thai 

sen hưởng các khoái lạc, vĩnh viễn thoát sanh tử, Bồ Ðề bất thối. Ðấy chính 

là việc làm bình sinh của bậc đại trượng phu. 



Vừa mới nhuốm bệnh cứ vẫn tinh tấn, lặng trong thân tâm, chớ sanh lo ngờ. 

Phải  nên  ngồi  ngay  ngắn  hướng  về  Tây,  chuyên  tưởng  A  Di  Ðà  Phật  và 

Quán Thế Âm, Ðại Thế Chí Bồ Tát và vô số hóa Phật hiện ra trước mặt, nhất 

tâm  niệm  Phật,  tiếng  tiếng  chẳng  dứt.  Ðối  với  hết  thảy  sự  việc  thế  gian 

chẳng được nghĩ nhớ tham luyến. Nếu như tâm niệm khởi lên, hãy gấp niệm 

Phật hiệu. Trong mỗi niệm trừ diệt tội chướng. 



Nếu  bệnh  nhân  hôn  mê  chẳng  thể  tự  niệm  thì  người  trông  bệnh  hãy  nên 

phương tiện nhắc nhở, khuyên dụ. Dụng tâm như thế giúp cho người ấy đến 

hết  mạng  vẫn  chỉ  có  một  niệm  này,  quyết  định  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ.  Nếu 

mạng chưa hết thì liền được an ninh; chớ vọng khởi tâm lưu luyến. Hễ còn 

sống sẽ tự sống; còn phải chết sẽ chết, chỉ lo việc vãng sanh, cần chi lo ngờ? 



Nhận định: 



Sanh tử hữu mạng, trong lúc bệnh tật nên nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Ðộ, chớ nên lưu luyến, ngờ lo đến nỗi mất chánh niệm phải đọa luân hồi! 



---o0o--- 

 

3.4. Trích lục Lâm Chung Tam Ðại Yếu Quyết của đại sư Ấn Quang 



Ðiều bi  thảm  nhất trong thế  gian thật không chi bằng cái chết,  nhưng khắp 

cả người đời có ai may mắn thoát được nổi? Vì vậy, người hữu tâm muốn lợi 

mình  lợi người thì chẳng thể không sớm  lo liệu… Kẻ chẳng biết Phật pháp 

chỉ  đành  mặc  cho  nghiệp  xoay  chuyển,  không  làm  thế  nào  được.  Nay  đã 

được nghe pháp môn Tịnh Ðộ phổ độ chúng sanh của đức Như Lai thì phải 

nên tín, nguyện niệm Phật, sắp sẵn tư lương vãng sanh, hầu mong thoát được 

huyễn khổ luân hồi sanh tử, chứng sự vui chơn thật Niết Bàn thường trụ. 



Nếu ai có cha,  mẹ, anh, em  và các quyến  thuộc  mắc phải trọng bệnh, bệnh 

tình khó bề thuyên giảm thì nên phát tâm hiếu thuận, từ bi, khuyên họ niệm 

Phật cầu sanh Tây phương và trợ niệm cho họ ngõ hầu người bị bệnh nhờ đó 

sau khi chết liền được sanh về Tịnh Ðộ. Sự lợi ích như thế kể sao cho xiết? 



Nay  tôi  nêu  lên  ba  điều  trọng  yếu  để  làm  căn  cứ  hòng  thành  tựu  sự  vãng 

sanh cho người lâm chung; ý vốn lấy từ kinh Phật. Nguyện người thấy nghe, 

gặp được nhân duyên này đều cùng làm theo ba pháp này, quyết sẽ được tiêu 

trừ  túc  nghiệp,  tăng  trưởng  Tịnh  nhân,  được  Phật  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tây 

Phương, dần dần đạt đến viên thành Phật quả mới thôi. Ðây toàn là nhờ vào 

sức trợ niệm của quyến thuộc. [Có làm được như thế] mới là chơn thật hiếu, 

đễ, từ, huệ; dùng những điều ấy để vun bồi thêm cái nhân Tịnh Ðộ của mình. 

Xin thưa  với  những  người cùng tin tưởng  là cứ  lâu  ngày chày tháng sẽ nào 

có  khó  gì  mà  chẳng  tập  thành  lề  thói  được.  Nay  tôi  sẽ  trình  bày  từng  điều 

một để lúc lâm chung khỏi bị bối rối vậy. 

  

a. Ðiều thứ nhất là khéo chỉ bày, an ủi, khiến sanh chánh tín: 



Thiết tha khuyên người bịnh buông xuống hết thảy, nhất tâm niệm Phật. Nếu 

như cần phải giao phó việc gì thì phải mau giao phó. Giao phó xong chẳng 

đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay theo Phật vãng sanh cõi Phật; tất cả sự giàu 

vui,  quyến  thuộc  thế  gian,  các  thứ  trần  cảnh  đều  là  chướng  ngại,  thậm  chí 

khiến mình mắc hại, chẳng nên sanh tâm niệm quyến luyến. Phải biết là một 

niệm chơn tánh của chính  mình vốn chẳng có chết. Cái chết vừa nói đó chỉ 

là giả danh, chỉ là báo thân do túc nghiệp đời trước cảm thành đã đến lúc tận. 

Vì thế, xả thân này để lại thọ thân khác mà thôi. Nếu chẳng niệm Phật thì sẽ 

phải thuận theo nghiệp lực thiện, ác để lại thọ sanh trong nẻo lành, dữ. 



Nếu như trong lúc lâm chung, nhất tâm niệm Nam Mô A Di Ðà Phật thì do 

tâm niệm Phật chí thành ắt sẽ quyết định cảm được Phật phát đại từ bi, đích 

thân tiếp dẫn khiến  mình  được  vãng sanh. Ðừng  nghi  rằng:  mình  là  nghiệp 

lực phàm phu, chỉ do niệm Phật trong một thời gian ngắn sao lại có thể thoát 

khỏi  sanh  tử,  vãng  sanh  Tây  phương?  Nên  biết  rằng:  vì  đức  Phật  đại  từ  bi 

nên kẻ tội nhân thập ác, ngũ nghịch rất nặng lúc lâm chung, tướng địa ngục 

hiện  ra  mà  nếu  có  thiện  tri  thức  dạy  cho  niệm  Phật  bèn  hoặc  niệm  mười 

tiếng hoặc chỉ một tiếng thì cũng được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây phương. 

Hạng  người  ấy  chỉ  niệm  mấy  câu  còn  được  vãng  sanh,  sao  lại  ngại  mình 

nghiệp lực nặng, niệm Phật ít ỏi mà sanh lòng nghi nữa ư? 



Phải  biết  là  chúng  ta  vốn  có  chơn  tánh,  chơn  tánh  của  ta  và  chơn  tánh  của 

Phật  chẳng  hai;  chỉ  vì  ta  hoặc  nghiệp  còn  sâu  nặng  nên  chẳng  thọ  dụng 

được! Nay đã quy mạng nơi Phật như con nương về cha chính là trở về với 

cái  ta  vốn  sẵn  có,  chứ  nào  có  phải  là  điều  gì  bên  ngoài  đâu!  Xưa  kia,  đức 

Phật đã phát nguyện:  “Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu của ta mà chí tâm 

 tin ưa, dẫu chỉ mười niệm mà nếu chẳng được vãng sanh thì chẳng lấy ngôi 

 Chánh Giác”.  Vì thế, hết thảy chúng sanh lúc lâm chung phát tâm chí thành 

niệm  Phật cầu sanh  về Tây phương thì không  một ai  là chẳng được  ngài rủ 

lòng từ tiếp dẫn. Ngàn vạn phần chẳng được hoài nghi nữa! Hoài nghi chính 

là tự mình lầm lạc, họa ấy chẳng nhỏ. 



Vả lại, lìa cõi khổ não này sanh về thế giới vui vẻ ấy là điều hết sức khoái ý 

cho nên phải sanh tâm hoan hỷ, ngàn vạn phần chẳng được sợ chết. Dẫu sợ 

chết cũng chẳng tránh khỏi cái chết, lại còn mất phần vãng sanh Tây phương 

nữa vì tâm mình trái với tâm Phật vậy. Dẫu Phật sẵn lòng đại từ bi cũng vô 

phương  cứu  tế  chúng  sanh  chẳng  nương  theo  lời  dạy  của  Phật!  Vạn  đức 

hồng  danh  của  Phật  A  Di  Ðà  giống  như  lò  luyện  lớn  lao;  tội  nghiệp  trong 

nhiều  kiếp  của  chúng  ta  như  một  mảnh  tuyết  trong  hư  không.  Nghiệp  lực 

phàm phu do bởi niệm Phật nên nghiệp liền tiêu diệt, giống như mảnh tuyết 

bám vào bên lò lửa lớn liền bị tiêu hết chẳng còn gì nữa. Nghiệp lực đã tiêu 

thì bao nhiêu thiện căn tự nhiên tăng trưởng thù thắng; sao lại còn ngờ chẳng 

được vãng sanh, Phật chẳng đến tiếp dẫn nữa ư? 

Chỉ  dạy,  an  ủi  ngọn  ngành,  uyển  chuyển  như  thế  khiến  cho  bịnh  nhân  tự 

mình sanh tâm chánh tín.  Trọn chẳng  nên  thuận theo thói tục cầu  thần, tìm 

thuốc.  Mạng  lớn  đã  sắp  hết  thì  làm  sao  quỷ  thần,  thuốc  men  giữ  cho  khỏi 

chết được! Ðã nhọc lòng vì những sự vô ích như thế thì đối với sự niệm Phật 

sẽ bớt thành khẩn, làm sao cảm thông đức Phật được! 



b. Thứ hai là cả nhà thay phiên niệm Phật để giúp tịnh niệm.  



Trước đó, đã giáo hóa bịnh nhân khiến họ sanh chánh tín; nhưng vì tâm lực 

người bịnh ấy yếu ớt, chưa kể đến hạng người lúc còn khỏe mạnh chưa bao 

giờ niệm Phật, chẳng dễ niệm liên tục lâu được. [Cho đến lúc này] lấy niệm 

Phật làm việc chánh thì cũng hoàn toàn nhờ vào người khác trợ niệm mới có 

thể  có  sức.  Quyến  thuộc  trong  nhà  nên  cùng  phát  tâm  hiếu  thuận,  từ  bi  vì 

người ấy trợ niệm Phật hiệu. 



Nếu bịnh tình còn chưa đến nỗi sắp chết vào bất cứ lúc nào thì nên chia ban 

niệm  Phật.  Mỗi  ban  hạn  định  mấy  người.  Ban  đầu  tiên  niệm  Phật  ra  tiếng, 

ban thứ hai và thứ ba niệm thầm. Nếu có việc gì cần làm thì nên lo liệu trong 

lúc  niệm  thầm;  trong  lúc  trực  ban  trọn  chẳng  nên  bỏ  đi.  Ban  thứ  hai  niệm 

xong, ban thứ ba niệm tiếp; xong rồi lại trở lại từ đầu. Niệm một tiếng, nghỉ 

hai  tiếng;  [như  vậy  thì  niệm]  suốt  cả  ngày  đêm  thì  cũng  không  mệt  nhọc 

lắm. 



Phải  biết  là  mình  chịu  giúp  người  đạt  được  Tịnh  niệm  vãng  sanh  thì  mình 

cũng sẽ được hưởng báo có người trợ niệm. Chớ có nói là chỉ vì cha mẹ nên 

mới phải tận hiếu như vậy, đối với người dưng cũng phải nên vun bồi ruộng 

phước của mình, trưởng dưỡng thiện căn của mình thì mới đúng là cái đạo tự 

lợi,  chẳng  uổng  làm  người.  Thành  tựu  một  người  được  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ 

chính là thành tựu một chúng sanh làm Phật. Công đức thế ấy há nghĩ lường 

nổi ư! 



Ba ban liên tục, tiếng niệm Phật chẳng ngớt. Nếu sức bịnh nhân niệm nổi thì 

nương  vào đó  mà niệm  nho  nhỏ theo. Chẳng  niệm  nổi thì  lắng tai  nghe kỹ, 

tâm không có niệm gì khác thì tự có thể tương ưng với Phật vậy. Tiếng niệm 

Phật chẳng  nên quá to; to thời  tổn  hơi,  khó  niệm  lâu được; cũng chẳng thể 

quá  nhỏ  khiến  bịnh  nhân  chẳng  nghe  được  rõ.  Chẳng  nên  niệm  quá  mau, 

cũng chẳng nên quá chậm. Từng chữ phân minh, từng câu rành mạch khiến 

từng chữ, từng câu lọt tai thấu dạ bịnh nhân; nhờ vậy mà họ được lợi. 



Pháp khí dùng để niệm Phật chỉ nên dùng dẫn khánh, còn các thứ khác đều 

chẳng  nên  dùng.  Tiếng  dẫn  khánh  trong  trẻo  khiến  tấm  lòng  người  nghe 

thanh  tịnh.  Tiếng  mõ  trầm  đục  chẳng  thích  hợp  cho  việc  trợ  niệm  khi  lâm 

chung. Lúc bắt đầu thì niệm vài câu sáu chữ; rồi sau đó chỉ niệm bốn chữ A 

Di  Ðà  Phật.  Do  ít  chữ  dễ  niệm  nên  bịnh  nhân  sẽ  để  tâm  niệm  theo  hoặc 

nhiếp  tâm  lắng  nghe,  đều  tốn  ít  tâm  lực.  Quyến  thuộc  trong  nhà  niệm  như 

vậy mà thỉnh thiện hữu ở ngoài đến cũng niệm như vậy. Nhiều người hay ít 

người đều  phải  niệm  như thế, chẳng  nên  niệm  một chốc, lại  nghỉ  một chốc 

rồi mới lại niệm tiếp khiến bịnh nhân niệm Phật gián đoạn. Nếu cần ăn cơm 

thì nên ăn  vào  lúc  thay phiên, đừng để tiếng  niệm Phật  gián đoạn. Như lúc 

bịnh nhân sắp tắt hơi thì cả ba ban cùng niệm cho đến tận sau khi đã tắt hơi 

hẳn rồi mới lại chia ba ban niệm suốt ba tiếng đồng hồ nữa (niệm càng nhiều 

càng tốt). Sau đấy, mới lo liệu, sắp đặt mọi việc. 



Trong lúc niệm Phật, chẳng để cho bè bạn đến trước bịnh nhân thăm hỏi, vỗ 

về. Ðã có lòng đến thăm thì hãy cùng đại chúng niệm Phật mấy thời. Ấy mới 

là tấm tình  yêu  mến chơn thật, có  ích cho  bịnh  nhân. Còn  nếu cứ theo thói 

tục thường tình thì chính là đã xô người xuống biển. Tình ấy tuy đáng cảm, 

nhưng [để xảy ra] sự ấy mới thật là đau đớn. Toàn là cậy vào người chủ chốt 

hiểu  rõ đạo  lý, bảo trước với  người đến thăm để khỏi  tổn thương tình cảm, 

tránh làm hại bịnh nhân phân tâm. 



c. Thứ ba là kiêng dè xáo động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự 



Lúc người sắp chết chính là lúc phân biệt giữa thánh phàm, người, quỷ, [tình 

trạng  khác  nào]  ngàn  cân  [treo]  đầu  sợi  tóc;  khẩn  yếu  cùng  cực.  Chỉ  nên 

dùng Phật hiệu khai thị, dẫn dắt thần thức người ấy; trọn chẳng nên tắm rửa, 

thay áo, hoặc dời chỗ nằm. Người ấy nằm như thế nào, cứ để yên người đó 

nằm  trong  tư  thế  ấy,  chẳng  nên  có  chút  dời  động.  Cũng  chẳng  nên  đối  với 

việc ấy mà sanh bi cảm hoặc đến nỗi khóc lóc. 



Ấy là do khi đó [người chết] thân chẳng tự chủ được; mỗi lay động là toàn 

thân  lẫn chân  tay đều bị đau đớn  như bị cắt chặt,  giằng  xé.  Hễ đau  đớn thì 

sanh  tâm  sân  hận  nên  tâm  niệm  Phật  bị  ngưng  dứt,  phần  nhiều  bị  đọa  vào 

độc  loại,  đáng  sợ  hãi  thay.  Nếu  [người  chết]  thấy  [thân  quyến]  buồn  đau, 

khóc  lóc  thì  tâm  mến  luyến  phát  sanh  nên  tâm  niệm  Phật  cũng  bị  ngừng 

nghỉ.  Vì  mang  tâm  ái  luyến  mà  ra  đi  nên  đến  nỗi  đời  đời,  kiếp  kiếp  chẳng 

được giải thoát. 



Lúc ấy, điều có lợi nhất không chi bằng nhất tâm niệm Phật; điều tai hại nhất 

không  chi  bằng  vọng  động,  khóc  than  đến  nỗi  [người  chết]  sanh  lòng  sân 

hận cùng mến luyến thì có muốn sanh Tây phương, cả vạn trường hợp cũng 

chẳng được một! Thêm nữa, người sắp chết hơi nóng rút dần từ dưới lên trên 

là tướng siêu sanh, còn hơi nóng từ trên rút xuống dưới là tướng đọa lạc. Vì 

vậy, có thuyết: 

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc 

 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước phản xuất 



Nhưng nếu cả nhà chí thành trợ niệm thì người chết ắt tự có thể sanh thẳng 

về  Tây  phương;  chẳng  nên  rờ  rẫm,  thăm  dò  khiến  cho  khi  thần  thức  người 

chết  chưa  rời  khỏi  xác,  nhân  đấy  bị  đau  đớn,  tâm  sanh  phiền  đau  đến  nỗi 

chẳng được vãng sanh.  Lỗi  họa ấy thật  là  vô  lượng  vô biên. Nguyện ai  nấy 

khẩn thiết niệm Phật, chẳng cần dò xem nóng lạnh ở chỗ nào. Làm con nên 

lưu tâm điều này mới là thật hiếu. Nếu cứ thuận theo các thói tục thế gian thì 

hóa ra là xô người thân xuống bể khổ, để mong một lũ vô tri vô thức xúm lại 

khen mình tận hiếu ư? 

  

Nhận định: 

  

Lâm Chung Tam Yếu đúng là pháp y cứ để thành tựu vãng sanh. Những câu 

như “Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh…” là khi hơi thở đã đoạn, người sanh vào 

đường lành thì nhiệt khí từ dưới bốc lên trên. Kẻ sanh trong ác đạo, hơi nóng 

tỏa từ trên xuống dưới. Như toàn thân lạnh ngắt, chỉ mỗi đảnh đầu còn ấm là 

siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  chỉ  mỗi  mắt  còn  ấm  là  sanh 

vào thiên đạo. Riêng chỗ tim còn ấm thì sanh vào loài người. Chỉ ở bụng còn 

ấm là đọa vào ngã quỷ đạo. Chỉ đầu gối còn ấm là đọa làm súc sanh. Riêng 

bàn chân còn ấm  là sanh trong đường địa  ngục. Ðó là do  người ta lúc sống 

đã tạo  nghiệp  thiện ác  nên đến  lúc đó cảm hiện  như thế, không cách  gì  giả 

trá được. Nếu bệnh  nhân có thể chí  thành  niệm  Phật,  lại thêm sức trợ niệm 

của  quyến  thuộc  thì  sẽ  đới  nghiệp  vãng  sanh,  chẳng  cần  phải  tìm  tòi  khám 

nghiệm đến nỗi làm lỡ chuyện quan trọng. 



---o0o--- 

 

3.5 Trích lục bài Nhân Sanh Chi Tối Hậu của đại sư Hoằng Nhất 



Bệnh  chưa  đến  lúc  trầm  trọng  thì  có  thể  dùng  thuốc,  nhưng  phải  tinh  tấn 

niệm Phật, đừng mơ tưởng uống thuốc sẽ lành bệnh. Ðến lúc bệnh nặng, có 

thể  chẳng  uống  thuốc  nữa.  Ngay  khi  đó,  hết  thảy  việc  nhà  và  tự  thân  đều 

buông bỏ hết, dốc lòng niệm Phật, nhất tâm cầu sanh Tây Phương. Nếu làm 

được như vậy thì nếu như thọ mạng đã hết sẽ quyết định vãng sanh; còn như 

thọ  mạng chưa  tận, bệnh sẽ đổi thành chóng  lành  vì tâm  chuyên  thành diệt 

trừ được ác nghiệp túc thế. 



Nếu bị đau đớn quá đỗi chớ  nên kinh  hoàng  vì sự bệnh  khổ ấy chính  là do 

nghiệp chướng túc thế hoặc là nỗi khổ tam đồ ác đạo trong mai sau sẽ chóng 

được trả hết  vì  nay ta đã chịu  nỗi khổ  nhẹ. Nếu thần thức  vẫn còn tỉnh  táo, 

hãy  nên thỉnh  thiện tri thức  vì  người đó thuyết pháp, tận  lực an  ủi,  nêu  lên 

những  điều  lành  người  bệnh  đã  làm  trong  đời  này,  mỗi  mỗi  điều  đều  khen 

ngợi  tường  tận  khiến  kẻ  ấy  tâm  sanh  hoan  hỷ,  không  còn  lo  ngờ,  tự  biết 

mình sau khi mạng chung sẽ nương vào thiện nghiệp ấy quyết định sanh về 

Tây. 



Lúc khỏe  mạnh  nên  viết sẵn di chúc,  giao cho  người khác  giữ kỹ.  Lúc  lâm 

chung chớ có vặn hỏi di chúc, cũng đừng nói chuyện lung tung, e tình cảm 

bị  chao  động,  tham  luyến  thế  gian,  trở  ngại  việc  vãng  sanh!  Dù  nằm  hay 

ngồi đều cứ tùy ý. Nếu biết người bệnh khí lực suy nhược cứ để nằm. Lẽ ra 

nên  để  nằm  bên  hông  phải,  mặt  hướng  về  Tây,  nhưng  nếu  người  bệnh  đau 

khổ quá, cứ để  mặc họ tự nhiên, đừng có  miễn cưỡng. Nếu  người bệnh đòi 

tắm  rửa,  thay  áo  thì  mới  thuận  theo  ý  nguyện  mà  thi  hành;  nếu  không  thì 

đừng cưỡng làm để người ấy khỏi bị đau đớn quá đỗi, phá hoại chánh niệm, 

chẳng thể vãng sanh. Lúc đại chúng trợ niệm nên thỉnh tượng “A Di Ðà Phật 

tiếp dẫn” thờ trong phòng ngủ của bệnh nhân để người ấy nhìn ngắm. 



Theo kinh nghiệm của tôi, người bệnh thần kinh suy nhược, lúc bệnh rất sợ 

nghe  tiếng  khánh  và  tiếng  mõ  nhỏ  vì  tiếng  của  chúng  sắc  nhọn  gây  căng 

thẳng thần kinh khiến  tâm thần đâm ra chẳng ổn, chỉ có cách  vận dụng âm 

thanh trợ niệm là ổn thỏa nhất. Hoặc là đổi sang dùng chuông khánh lớn, mõ 

lớn vì tiếng của chúng vang xa, trang nghiêm, dễ khởi lên ý niệm cung kính. 

Niệm  sáu  chữ  hoặc  bốn  chữ,  niệm  gấp  hoặc  thong  thả  đều  nên  hỏi  trước 

người bệnh, thuận theo  người bệnh  lúc thường quen  tu  và  ưa thích  như thế 

nào  mà  thử  làm  coi.  Nếu  chưa  thích  hợp  sẽ  tùy  thời  cải  biến,  muôn  phần 

đừng cố chấp! 



Trước và sau lúc lâm chung, người trong nhà vạn phần chẳng được khóc lóc, 

nên tận lực trợ niệm thì kẻ mất mới được ích lợi. Nếu muốn khóc thì nên chờ 

đến  sau  khi  người  chết  đã  mất  tám  tiếng  rồi  mới  khóc.  Mạng  chung,  niệm 

Phật xong nên khóa cửa phòng lại để ngừa người khác không biết, cứ đụng 

chạm  người  chết.  Sau  tám  tiếng  đồng  hồ  mới  nên  tắm  rửa,  thay  áo.  Nếu 

khớp chân tay đã cứng chẳng thể chuyển động được thì nên dùng nước nóng 

thấm đắp, dùng vải nhúng nước nóng bao quanh khủy tay, khớp chân, chẳng 

lâu sau chúng sẽ hoạt động được như khi còn sống. Áo liệm nên dùng đồ cũ, 

áo mới đem thí cho người khác để người chết được phước. Chẳng nên dùng 

quan tài gỗ tốt, đắp mộ to, làm vậy bất lợi cho người chết. 



Trong bốn mươi chín ngày thỉnh Tăng siêu tiến vong linh, lấy niệm Phật làm 

chính. Còn như các pháp sự như tụng kinh, bái sám, Diệm Khẩu, Thủy Lục 

v.v… tuy có công đức chẳng thể nghĩ bàn, nhưng hiện nay Tăng chúng mắt 

lướt nhìn kinh văn, tụng niệm hời hợt cho xong, hiếm khi có lợi ích thật sự. 

Trong  bộ  Văn  Sao  của  Ấn  Quang  đại  sư,  ngài  đã  nhiều  lượt  răn  cấm!  Nếu 

chuyên  niệm  Phật  thì  ai  cũng  niệm  được  cả,  rất  là  thiết  thực,  đạt  được  đại 

lợi. Gia tộc cũng nên niệm theo, nhưng đàn bà nên ở trong phòng mình hoặc 

khuất sau bức màn để khỏi bị đàm tiếu. Ðãi cơm người đến viếng nên dùng 

đồ chay, vạn phần chẳng được dùng đồ mặn đến nỗi phải sát sanh hại mạng, 

bất lợi cho vong nhân. Lúc đưa đám chớ có phô trương khiến vong giả mất 

phước.  Sau  bốn  mươi  chín  ngày  cũng  thường  nên  truy  tiến  để  tận  dạ  hiếu 

kính. 



Lúc lâm chung là lúc tối hậu của đời người, nếu chưa sắp sẵn tư lương vãng 

sanh  cho  ổn  thỏa  ắt  sẽ  chân  tay  hoảng  loạn,  ác  nghiệp  nhiều  đời  cùng  lúc 

hiện  tiền,  giải  thoát  sao  được?  Tuy  cậy  vào  người  khác  trợ  niệm,  các  việc 

đúng như pháp, cũng cần phải tự mình thường ngày tu trì thì lúc lâm chung 

mới được tự tại. Hãy sớm tu trì sẵn mới tốt! 



Nhận định: 



Tu  trì  tuy  tại  lúc  bình  thời,  nhưng  quan  yếu  là  lúc  tối  hậu;  ở  đây,  Ðại  Sư 

trích lục lời hay cổ kim và kinh nghiệm  mà bàn, hãy nên dặn dò người nhà 

thiết thực tuân hành và xin hãy chuẩn bị sẵn tư lương! 



---o0o--- 

 

3.6 Trích lục nghi tiết dành cho việc Trợ Niệm Lúc Lâm Chung 



Tượng Phật tiếp dẫn  hướng  mặt  về  phía Ðông,  toàn thể đại chúng  ngồi  hai 

bên bàn Phật,  một người trong gia thuộc thay  mặt hành nhân thắp hương lễ 

bái.  Hành  nhân  mặt  hướng  về  Tây,  nằm  hay  ngồi  đều  được,  chắp  tay  nghe 

niệm theo, niệm ra tiếng hay niệm thầm đều được. 



Thứ  nhất  là  tổng  niệm:  chiếu  theo  những  chương  trước  bàn  về  nghi  thức 

công khóa sớm tối để niệm tụng đôi ba lượt. 



Hai là phân ban niệm: Ban đầu tiên niệm từ kệ tán Phật, nhưng sau khi đổi 

ban, chỉ niệm một câu Phật hiệu. 



Ba  là  lúc  ngưng  niệm  cuối  cùng,  tức  là  lúc  hành  nhân  đã  không  còn  hơi 

nóng,  toàn  thể  đại  chúng  cùng  niệm  Phật  hiệu,  ba  danh  hiệu  Bồ  Tát  và  Kệ 

Hồi Hướng xong, niệm thêm: 

Công đức trợ niệm hạnh thù thắng 

Vô biên phước quý đều hồi hướng 

Nguyện khắp chúng sanh đang chìm đắm 

Mau sanh cõi Phật Vô Lượng Quang. 

Thập  phương tam  thế  hết thảy Phật, hết thảy  Bồ  Tát Ma  Ha  Tát, Ma 

Ha Bát Nhã Ba La Mật. 



Nhận định: 



Ấn Quang đại sư nói: “Ðây là nghi thức dành cho lúc chưa lâm chung, nếu 

là  lúc  lâm  chung  thì  chỉ  khởi  kệ  tán  Phật,  rồi  niệm  tiếp  Phật  hiệu”.  Nhưng 

hành nhân niệm Phật công phu sâu cạn chẳng đồng, khó lòng biết trước lúc 

nào sẽ đi. Nếu bị bệnh nặng trong một thời gian dài, thỉnh người trợ niệm thì 

khó lòng duy trì được lâu. Còn đợi lúc lâm chung mới thỉnh người trợ niệm 

thì sợ đã  mê  man. Vả  lại  nhà  nhỏ  hoặc  nằm  trong bệnh  viện chẳng tiện trợ 

niệm,  hoặc sống ở  làng quê,  ít  người  niệm Phật,  gia thuộc trợ  niệm  hoặc  ít 

có  hoặc  chẳng  có  ai,  nhân  duyên  trợ  niệm  khó  bề  gặp  gỡ.  Nếu  dùng  máy 

niệm  Phật  hoặc  băng  niệm  Phật  xem  ra  tiện  hơn,  vì  có  thể  niệm  suốt  ngày 

đêm, chẳng lo bị gián đoạn, đã giữ được lâu, lại ít tốn sức. Nếu lúc chẳng có 

bạn lành trợ niệm thì băng niệm Phật chính là bạn lành trợ niệm chẳng khác 

gì tăng, tục trợ niệm vậy. 



Nếu  gặp  khi  bệnh  nặng  thì  nên  thường  diễn  tập  cách  trợ  niệm  vãng  sanh 

trước  giường để khi  lâm chung khỏi bị hoảng  loạn. Xin  hãy đề xướng rộng 

rãi,  thực  hành  phổ  biến  thì  thật  là  phương  tiện  tối  thắng  trong  các  phương 

tiện thành tựu sự vãng sanh cho hành nhân. Như lần lượt đề xướng, dạy bảo 

lẫn  nhau  khiến khắp thiên  hạ đều biết được lợi  ích  này, ai  nấy  làm theo thì 

tất cả hành nhân đều được thần siêu cõi Tịnh, vĩnh viễn thoát khỏi biển khổ. 

Ấy là công đức chỉ Phật biết nổi! 



Niệm Phật Pháp Yếu, quyển thứ tư hết 

(Phật  Lịch  2547,  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa  kính  dịch  xong  ngày  05 

tháng Ba năm 2003) 



 

---o0o--- 

HẾT 



1 . Kim Tiên: một danh từ người Trung Hoa dùng để gọi Phật. Vì Phật thân sắc 

vàng ròng (tử  kim thân)  nên họ Phật là Kim Tiên. Một danh xưng  khác  cũng 

thường dùng để chỉ Phật là Hoàng Diện Công (ông mặt vàng). 

2  .  Theo  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  ‘biến  chỗ  sống  thành  chỗ  chín,  biến  chỗ  chín 

thành  chỗ  sống’  nghĩa  là:  biến  cái  tâm  niệm  Phật  thô  phù,  hời  hợt  thành  tâm 

niệm Phật chắc thật, thuần thục; biến cái tâm tham đắm cảnh duyên, tham, sân, 

si, tập khí sâu nặng thành mỏng nhẹ. 

3 . Nhất tâm tam quán: Tam Quán là Trung Quán, Giả Quán, và Không Quán. 

4  .  Dân  Quốc  là  thời  gian  kể  từ  năm  1911  trở  đi.  Sau  cách  mạng  Tân  Hợi 

(1911),  nhà  Thanh  bị  lật  đổ,  chính  quyền  dân  chủ  được  thành  lập  và  đổi  tên 

nước Ðại Thanh thành Trung Hoa Dân Quốc. Năm 1911 được gọi là năm Dân 

Quốc  thứ  nhất.  Hiện  ở  Ðài  Loan  vẫn  còn  thông  dụng  cách  tính  niên  đại  theo 

năm Dân Quốc, chẳng hạn năm 2002 là năm Dân Quốc 91 



5 . Thời khóa công phu mỗi ngày gọi là hằng khóa. 

6 . Ðàn việt (danapati): thí chủ, tín thí. 

7 . Tu theo thứ tự chín lớp (cửu thứ đệ tu): Còn gọi là Cửu Thứ Ðệ Ðịnh, tức là 

chín pháp hành Thiền theo thứ tự không gián đoạn, tức là: Sơ Thiền, Nhị Thiền, 

Tam Thiền,  Tứ Thiền, Không  Xứ, Thức  Xứ,  Vô Hữu  Xứ, Phi Tưởng Phi  Phi 

Tưởng Xứ và Diệt Thọ Tưởng Ðịnh. 



8 . Siêu tình ly kiến: không thể nào dùng tư duy, kiến giải để phân biệt, hiểu biết 

được.  Ly cú  tuyệt phi hay còn  nói  là  “lìa  tứ cú,  tuyệt bách  phi”: tức  là  không 

còn thuộc trong phạm trù đối đãi nào. Tứ cú là có, không, cũng có cũng không; 

chẳng phải có chẳng phải không. Bách chỉ cho số nhiều, phi là các câu phủ định 

như phi hữu, phi vô v.v… Bách phi nghĩa là tất cả văn tự, ngôn ngữ đều chẳng 

phải thật có. Kinh điển hay dùng chữ “ly tứ cú, tuyệt bách phi” để diễn tả lý vô 

tưởng, bất khả đắc, không còn vướng chấp vào bất cứ khái niệm nào 

9 . Ðơn: là một tấm gỗ thô hẹp, dài; kê thay cho giường nằm. Vì miếng gỗ ấy 

chỉ vừa đủ cho một người nằm khít nên gọi là đơn. 



10 . Ðại Sư sáng lập  Linh Nham nhưng  không ở đó mà  giao cho pháp sư Chơn 

Ðạt trông coi, lui về ẩn cư ở Tô Châu, năm 77 tuổi mới về lại Linh Nham. 

11 . Tịnh Ðộ ngũ kinh nhất luận: Kinh A Di Ðà, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán 

Vô  Lượng  Thọ,  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  và 

chương  Thế  Chí  Niệm  Phật  Viên  Thông  là  Tịnh  Ðộ  ngũ  kinh.  Nhất  luận  là 

Vãng Sanh Luận của Bồ Tát Thế Thân. 

12 . Trắc Hội Học Ðường: trường dạy ngành đo lường, vẽ bản đồ. 



13 . Áo hải thanh: là loại áo tràng màu đen rộng tay, bốn tà, màu đen hoặc xanh 

thẫm, cài xéo; ta thường gọi là “hậu”, còn ca sa gọi là “y”. 



14 . Châu Uông thị: Bà này họ Uông, lấy chồng họ Châu. Tàu hay gọi tên đàn bà 

theo họ chồng, không nêu rõ tên; chỉ gọi họ. Cũng như bà Dư Tông Thị trong 

phần Miễn Cưỡng Niệm Phật ở trên: chồng họ Dư, bà họ Tông. 

15 . Niệm châu: xâu chuỗi để niệm Phật. 

16 . Ý nói: dù ngủ mê, Phật hiệu vẫn giữ trong tâm theo từng hơi thở. 

17  .  Bát  phong  thế  gian:  Sự  yêu  ghét  trong  thế  gian  hay  làm  khơi  động  tâm 

người, vì vậy dùng gió (phong) để ví. Tám gió ấy là lợi (lợi ích), suy (hao tổn), 

hủy  (chê  bai),  dự  (khen  ngợi  gián  tiếp),  xưng  (ca  tụng  trực  tiếp),  cơ  (dựng 

chuyện nói xấu người), khổ và lạc. 



18 . Ca Lợi: khi đức Phật còn tu nhân, trong tiền kiếp làm một vị tiên nhẫn nhục. 

Vua  Ca  Lợi  vì  ghen,  cắt  xẻo  tay,  chân,  mắt,  mũi  của  ngài,  nhưng  Phật  trọn 

chẳng có lòng sân hận, khiến vua Ca Lợi sám hối, phát tâm Bồ Ðề. 

Ương Quật  là  cách  gọi tắt  của  Ương Quật  Ma  La,  người đã  giết 99 người lấy 

ngón tay với hy vọng được đắc thần thông đệ nhất. Khi ông này định giết mẹ 

ruột để đủ 100 ngón tay, Phật đã hóa độ ông, khiến ông trở thành một vị thánh 

giả, ngay hiện đời chứng A La Hán. 

Ðề Bà tức là Ðề Bà Ðạt Ða, em họ của Phật. Ông này chuyên môn làm nghịch 

hạnh, phá hoại Tăng chúng, chống đối Phật. Ðó là nghịch hạnh của bậc Bồ Tát 

để Phật có cơ hội chế giới và thuyết giảng về các tội ngũ nghịch, vô gián v.v… 

19 . Ngũ chúng xuất gia: gồm tỳ kheo, tỳ kheo ni, sa di, sa di ni và thức xoa ma 

na (học pháp nữ). 

20 . Tọa ỷ: một loại ghế rất thấp, mặt hơi nghiêng, phủ một lớp đệm mỏng dùng 

để quỳ lễ và ngồi trong khi tụng niệm. 

21 . Bang: một loại mõ dài, thường khắc thành hình con cá lớn, treo trên cao để 

làm  hiệu  lệnh  trong  trai  đường  nhằm  báo  giờ  thọ  trai.  Ðôi  khi  thay  bằng  một 

tấm bản bằng gỗ lớn, khắc hình mây gọi là vân bản. 

22 . Phía trên, phía dưới ở đây là so sánh với tượng Phật mà nói. Phía ngay trước 

Phật gọi là phía trên, phía tường hay cửa đối diện ở cách xa bàn Phật gọi là phía 

dưới. 

23 . Chuông gia trì: tức là chuông lớn thường gõ trong khi tụng kinh, Tàu gọi là 

“đại khánh” (Tàu chỉ gọi những thứ có hình dáng quả chuông treo là “chung” 



(chuông);  kỳ  dư,  tất  cả  những  thứ  bằng  đồng  để  đánh  làm  hiệu  đều  gọi  là 

Khánh; ngoại trừ các thứ như thanh la thì gọi là  La, đẩu thì gọi là Ðang; chập 

chõa gọi là Ha). Khi nói “chuông trống cùng trỗi” trong đoạn dưới có nghĩa là 

người  chấp  sự  sẽ  đánh  trống  và  nhịp  cái  chuông  nhỏ  treo  phía  trên  cái  trống 

cùng  một  lúc.  Cái chuông này  gọi  là  “điếu  chung”  (chuông treo)  để  phân  biệt 

với “địa chung” tức là một thứ pháp khí thường dùng trong đạo tràng Tịnh Ðộ 

gồm một cái mõ nhỏ và một cái chuông nhỏ. Cả hai thứ này cùng gắn trên một 

phiến  gỗ;  đặt  thẳng  trên  mặt  đất  (vì  thế  gọi  là  “địa  chung”).  Khi  niệm  Phật, 

người chấp sự sẽ đánh địa chung theo cách thức sau đây: một chữ là một tiếng 

mõ, khi niệm đến chữ A và chữ Ðà thì đánh một tiếng chuông. Ðại khánh chỉ 

đánh trong khi tụng kinh hoặc xướng lễ. Mỗi bàn tán Phật để bắt đầu niệm Phật 

thường chỉ dùng chuông trống, mõ; còn khi tán hương, xưng tán Tam Bảo mới 

dùng đến các pháp khí khác như Ha, Ðang, La v.v… 

24 . Triển cụ: Tức là mở ngọa cụ ra, đặt xuống đất, quỳ lên đó. Ngọa cụ là một 

tấm vải hình chữ nhật thường may hai lớp, kích thước đúng theo quy định trong 

Luật  Tạng.  Lễ  xong,  sẽ  xếp  đôi  lại  vắt  lên  cánh  tay  trái.  Hiện  tại,  trong  các 

Niệm Phật Thất, ngoại trừ trường hợp vị Hộ Thất cũng là Tăng thì mới áp dụng 

cách triển cụ này; kỳ dư, việc tuyên sớ thường do một  vị Tăng hoặc cư sĩ làm 

Duy Na đảm nhậm, không triển cụ, đại chúng cũng không triển cụ. 



25  .  Trường  quỳ:  Quỳ  xổng  lưng,  bắp  chân  đặt  sát  đất,  đùi  thẳng  góc  với  mặt 

sàn. 





Document Outline


	Quyển Thứ Nhất : Niệm Phật Chỉ Nam

	1. Trích yếu lời phán định hai cách tạp tu và chuyên tu Tịnh nghiệp của đại sư Thiện Ðạo đời Ðường

	2. Trích yếu sách Vạn Thiện Ðồng Quy của đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ đời Tống

	3. Trích yếu sách Vãng Sanh Tịnh Ðộ Quyết Nghi Hạnh Nguyện Nhị Môn của Từ Vân Sám Chủ Tuân Thức đại sư đời Tống

	4. Trích yếu sách Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự của đại sư Phổ Chiếu Trung Phong Minh Bổn đời Tống

	5. Trích yếu sách Liên Tông Bảo Giám của Hổ Khê Tôn Giả Ưu Ðàm Phổ Ðộ đại sư đời Nguyên

	6. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Hoặc Vấn của đại sư Duy Tắc Thiên Như đời Nguyên

	7. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Pháp Ngữ của đại sư U Khê Truyền Ðăng Vô Tận đời Minh

	8. Trích yếu sách Tử Bách Lão Nhân Tập của đại sư Tử Bách Ðạt Quán đời Minh

	9. Trích yếu sách Vân Thê Pháp Vựng của đại sư Liên Trì Chu Hoằng đời Minh

	10. Trích yếu Mộng Du Tập của đại sư Hám Sơn Ðức Thanh đời Minh

	11. Trích yếu sách Linh Phong Tông Luận của đại sư Ngẫu Ích Trí Húc đời Thanh

	12. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Cảnh Ngữ của đại sư Triệt Lưu Hành Sách đời Thanh

	13. Trích yếu Pháp Ngữ của đại sư Phạm Thiên Tỉnh Am Tư Tề đời Thanh

	14. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Mộng Ðông Triệt Ngộ đời Thanh

	15. Trích yếu các sách Tịnh Nghiệp Tri Tân và Niệm Phật Bách Vấn của đại sư Ngộ Khai Khoát Nhiên đời Thanh

	16. Trích yếu sách Bốn Mươi Tám Pháp Niệm Phật của đại sư Diệu Không đời Thanh

	17. Trích yếu Ngữ Lục của đại sư Trác Tam Ðế Nhàn thời Dân Quốc 

	18. Trích yếu sách Văn Sao Chánh Tục Tam Biên đại sư Ấn Quang Thánh Lượng thời Dân Quốc

	19. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Từ Châu Phổ Hải thời Dân Quốc

	20. Trích yếu Pháp Vựng của đại sư Thao Quang Viên Anh thời Dân Quốc

	21. Trích yếu các sách Pháp Vựng và Niên Phổ về đại sư Hư Vân Ðức Thanh Cổ Nham thời Dân Quốc

	22. Trích yếu Di Trứ của đại sư Trí Quang Văn Giác thời Dân Quốc

	23. Trích yếu sách Long Thư Tịnh Ðộ Văn của cư sĩ Hư Trung Vương Nhật Hưu đời Tống

	24. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Thặng Ngôn của cư sĩ Tức Lư Thứ Dân Trương Quang Vỹ đời Thanh

	25. Trích yếu sách Khuyến Tu Tịnh Ðộ Thiết Yếu của cư sĩ Phục Trai Trần Hy Nguyện đời Thanh

	26. Trích yếu sách Tịnh Ðộ Di Tập của cư sĩ Nhân Sơn Dương Văn Hội đời Thanh

	27. Trích yếu tác phẩm Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của cư sĩ Thắng Quán Diệu Hú Giang Vị Nông thời Dân Quốc

	28. Trích yếu sách Phật Pháp Yếu Lĩnh của cư sĩ Thù Nguyên Lưu Phục Lễ

	Phụ Lục





	Quyển thứ hai : Gương Sáng Niệm Phật

	1. Thấy tướng lành chẳng nói

	2. Thiên chúng đến đón chẳng đi

	3. Niệm Phật chẳng ngơi

	4. Thề lấy đài vàng

	5. Lấy việc lợi lạc chúng sanh làm đầu

	6. Khổ hạnh chuyên niệm

	7. Phước huệ song tu

	8. Dụ trẻ nhỏ niệm Phật

	9. Vạn hạnh trang nghiêm

	10. Kết xã khích lệ lẫn nhau

	11. Thề tu hành đến chết

	12. Thỉnh Tăng trợ niệm

	13. Ði kinh hành thành vết trũng

	14. Rộng tu các điều thiện

	15. Chuyên tâm niệm Phật

	16. Bỏ Thiền tu Tịnh

	17. Kết am chuyên tu

	18. Nhật khóa mười vạn

	19. Càng bịnh tật khốn khổ càng thêm thiết tha

	20. Phật xuất hiện theo ý

	21. Nhiếp Thiền quy Tịnh

	22. Lễ niệm cùng hành

	23. Chẳng niệm mà tự niệm

	24. Hễ niệm Phật liền niệm lớn tiếng

	25. Chuyên niệm Quán Âm

	26. Làm việc nặng vẫn niệm Phật không gián đoạn

	27. Bế quan tinh tu

	28. Thường ngồi chẳng nằm

	29. Xả Quán niệm Phật

	30. Tinh tấn Phật thất

	31. Luật Tịnh song hoằng (hoằng dương Luật tông và Tịnh tông đồng thời)

	32. Trì giới niệm Phật

	33. Xâu chuỗi chẳng rời tay

	34. Mỗi ngày làm một điều lành

	35. Thập niệm hồi hướng

	36. Ngàn lạy trong khóa tụng hằng ngày

	37. Ðoạn tuyệt đồ mặn, vãng sanh Tây Phương

	38. Lâm chung dũng mãnh

	39. Thầy thuốc khuyên niệm Phật

	40. Làm quan thờ Phật

	41. Từ Ðạo Giáo chuyển sang Phật giáo

	42. Tiếng niệm Phật chẳng dứt

	43. Ở một mình niệm Phật

	44. Thân đau tâm niệm

	45. Giác chiếu niệm Phật

	46. Mật hạnh tinh tấn

	47. Dụng công mãnh liệt

	48. Trợ niệm đắc lực

	49. Bỏ tụng chú để niệm Phật

	50. Từ biệt mọi người, tọa hóa

	51. Chánh trợ song tu

	52. Càng bịnh càng tinh tấn

	53. Tự hành, dạy người khác

	54. Lâm chung thập niệm

	55. Làm việc nặng vẫn niệm Phật

	56. Sám hối niệm Phật

	57. Tu thiện niệm Phật

	58. Tỳ, thiếp đồng tu

	59. Trì trai niệm Phật

	60. Miễn cưỡng niệm Phật

	61. Nằm, ngồi đều hướng về Tây

	62. Con cháu trợ niệm

	63. Trăm sự chẳng quản

	64. Phổ nguyện sanh Tây

	65. Chuyên cầu thoát khổ

	66. Già dặn, chắc thật niệm Phật

	Phụ Lục





	Quyển thứ ba : Niệm Phật Dẫn Chứng

	1. Trích dẫn kinh Phật Thuyết A Di Ðà

	2. Lược dẫn Phật Thuyết Vô Lượng Thọ Kinh

	3. Trích dẫn Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh

	4. Trích dẫn kinh Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm, chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông

	5. Trích dẫn kinh A Di Ðà Cổ Âm Thanh Vương Ðà Ra Ni

	6. Trích dẫn kinh Xưng Dương Chư Phật Công Ðức

	7. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Ðảnh Tùy Nguyện Vãng Sanh Thập Phương Tịnh Ðộ Phổ Quảng Sở Vấn

	8. Trích dẫn kinh Ðại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm

	9. Trích dẫn kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Ðại Viên Mãn Vô Ngại Ðại Bi Tâm Ðà Ra Ni

	10. Trích dẫn kinh Văn Thù Sư Lợi Phát Nguyện

	11. Trích dẫn kinh Văn Thù Sở Thuyết Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật

	12. Trích dẫn kinh Phật Thuyết Quán Phổ Hiền Hạnh Pháp

	13. Trích dẫn Thiền Tông Bí Mật kinh

	14. Trích dẫn kinh Tọa Thiền Tam Muội Pháp Môn

	15. Trích dẫn Vô Lượng Thọ Kinh Luận của Thiên Thân Bồ Tát

	16. Trích dẫn Ðại Thừa Khởi Tín Luận của Mã Minh Bồ Tát

	17. Trích dẫn Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận của Long Thọ Bồ Tát

	18. Trích dẫn Tây Phương Xác Chỉ của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát

	19. Trích dẫn Lược Luận An Lạc Tịnh Ðộ Nghĩa của Ðàm Loan đại sư

	20. Trích dẫn Tịnh Ðộ Thập Nghi Luận của đại sư Thiên Thai Trí Giả đời Tùy

	21. Trích dẫn Thích Tịnh Ðộ Quần Nghi Luận của đại sư Hoài Cảm đời Ðường

	22. Trích dẫn Tịnh Ðộ Luận của đại sư Thích Ca Tài đời Ðường

	23. Trích dẫn Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận của đại sư Phi Tích ở núi Tử Các đời Ðường

	24. Trích dẫn Bảo Vương Tam Muội Niệm Phật Trực Chỉ của Tứ Minh Diệu Hiệp đại sư thời Minh

	25. Trích dẫn Tây Phương Hiệp Luận của Thạch Ðầu đạo nhân tức cư sĩ Viên Hoằng Ðạo (Viên Liễu Phàm) ở Hà Diệp Am thời Minh

	Phụ lục





	Quyển thứ tư : Những Ðiều Cần Biết Về Niệm Phật

	1. Công khóa sớm tối

	2. Ðịnh kỳ tinh tấn

	3. Trợ niệm lúc lâm chung










cover_image.jpg





